


105

En el marco del debate sobre el declive de los movimien-
tos sociales, se ha señalado que la hegemonía del mar-
co de la interseccionalidad ha podido alimentar el de-

sarrollo de acciones políticas sectorialistas e identitaristas. 
Este artículo propone un marco histórico y no interseccional 
para dar cuenta de las cuestiones de sexo1/sexualidad y raza. 
La clase no es, bajo este enfoque, un eje de opresión más que 
se imbricaría con otros, sino aquel que les dota de inteligibili-
dad. En esta línea, se persigue mostrar que dichas cuestiones 
raciales y sexuales forman parte de la clase, de su composi-
ción histórica o, lo que es lo mismo, de la lucha de clases. 

1 A efectos de este artículo, el término «sexo» es intercambiable con el de 
«género». Por más que se insista en que el sexo tiene un sustrato biológico 
independiente de su interpretación social, desde un punto de vista vincu-
lado al materialismo histórico poco importa una capacidad biológica que 
no se pone en juego, una potencia que no se actualiza. Dicha actualización 
requiere condiciones sociales bajo las cuales se pongan a trabajar las capa-
cidades reproductivas, que además exceden lo biológico, como es el caso de 
la crianza, el cuidado y en general el trabajo reproductivo. En ese sentido, 
el sexo que se quiere reducir a lo biológico o natural es también social y 
construido.

María Fernanda Rodríguez López

Clase, sexo/
sexualidad y raza: 

un enfoque no interseccional



106 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

La objeción de que un planteamiento así es puro reduccionis-
mo marxista no se deja esperar. Sin embargo, este análisis se 
opone a la afirmación de que todas esas luchas (de sexualidad, 
de sexo y de raza) son secundarias con respecto de la contra-
dicción primaria y fundamental, la clase. Muy al contrario, asu-
me como punto de partida que el dominio de raza, de sexuali-
dad y de sexo vertebra el capitalismo, tal como existe histórica-
mente. La raza o el sexo no se conciben aquí como meros epi-
fenómenos «superestructurales», esto es, como cualificaciones 
secundarias de la clase, sino como parte de la clase misma. De 
este modo, cabe pensarlos como principios organizadores del 
capitalismo, precisamente por pertenecer a la dinámica de la 
lucha de clases y, así, a la clase misma. Tal y como advirtiera 
Franz Fanon, revisando el marxismo ortodoxo en relación con 
el sistema colonial, la raza es infraestructura, clase: «En las co-
lonias, la infraestructura [la clase] es igualmente una superes-
tructura [la raza]. La causa es consecuencia; se es rico porque 
se es blanco, se es blanco porque se es rico. Por eso los análisis 
marxistas deben ser modificados ligeramente siempre que se 
aborda el sistema colonial».2 

Reconducir las luchas sexuales y antirracistas, más allá 
de las políticas de reconocimiento, a las de clase no constitu-
ye una arbitrariedad, puesto que la raza, el sexo y la sexuali-
dad se hallan enraizados en formas específicas de explota-
ción y de dominio, tanto por lo que se refiere al antagonismo 
capital-trabajo como al conflicto capital-reproducción de la 
vida. Sin producirse y reproducirse bajo el capitalismo estas 
diferencias de raza, sexo y sexualidad, no podría efectuarse 
históricamente la acumulación de capital. 

No se trata por tanto de cuestiones meramente cultu-
rales, puesto que vertebran el capitalismo. De este modo, no 
solo sería injusto omitirlas en la crítica anticapitalista, sino 
que obviarlas haría fracasar por completo cualquier proyec-
to político de clase, en favor de su antagonista, el cual puede 
reclutar parte del trabajo autóctono e instrumentalizar jerár-
quicamente las diferencias. Pero, además, tampoco lo cultu-
ral puede abandonarse en el trastero de lo insignificante. La 

2 F. Fanon, Los condenados de la tierra, Ciudad de México, fce, 2018, pp. 
40-41.



107Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

clase no es un concepto meramente económico, sino político. 
Como el marxismo sabe desde siempre, la posición objetiva 
es insuficiente, en tanto no se dé la constitución política de 
esa clase (su composición, esto es, su organización y confor-
mación como bloque con intereses comunes y proyecto orgá-
nicamente enderezado a la lucha de clases), lo que precisa de 
medios culturales de cohesión, tal y como ya estudiara Edward 
P. Thompson en relación con la formación de la clase obrera 
en Inglaterra.3 Dichas cuestiones sexuales y raciales, no obs-
tante, han sido excluidas frecuentemente de la concepción de 
la clase y de la política de la clase, como si fueran realmen-
te exteriores a ella. En tales casos han constituido condicio-
nes negadas de la clase misma y, por ende, de la política de 
clase. Así, por ejemplo, cuando se hace valer la cualificación 
laboral y se renegocia el salario, esto puede hacerse corpo-
rativamente, relegando a los extranjeros y a los trabajadores 
de otras razas o etnias en determinados oficios y puestos, y 
dando centralidad al salario del varón en calidad de provee-
dor en detrimento del salario femenino, mero complemento 
del salario familiar, el cual se lucha en esos términos; aquí 
la línea sindical tendría como norma implícita el trabajo de 
reproducción social de las mujeres en la casa y no pagado. 
Una política de clase de este tipo tiene como condiciones la 
priorización de la autoctonía, la jerarquía racial y la subordi-
nación de las mujeres que, sin embargo, no aparecerán como 
cuestiones de clase, sino como cuestiones de foráneos, de ne-
gros, de mujeres, etc., ajenas a aquella. 

La propuesta que se presenta no pretende rehabilitar 
una instrumentalización de las diferencias mencionadas (sexo, 
sexualidad, raza) a fin de emancipar a la clase trabajadora 
entendida falazmente como masculina, autóctona o nacional, 
sino defender la posibilidad de una verdadera coalición de cla-
se, de la cual ha sido expulsada la mayor parte del trabajo, tan-
to el racializado como el feminizado. Revivir un identitarismo 

3 Un buen artículo que explica la concepción de Thompson sobre la clase, 
liberada de trazas subjetivistas que harían irrelevante la posición de los su-
jetos en el modo de producción, puede encontrarse en el artículo de 1982 
de Ellen Meiksins Wood «El concepto de clase en E. P. Thompson», disponi-
ble online en http://www.cuadernospoliticos.unam.mx/cuadernos/conte-
nido/CP.36/CP.36.9.EllenMeiksinsWood.pdf

http://www.cuadernospoliticos.unam.mx/cuadernos/contenido/CP.36/CP.36.9.EllenMeiksinsWood.pdf
http://www.cuadernospoliticos.unam.mx/cuadernos/contenido/CP.36/CP.36.9.EllenMeiksinsWood.pdf


108 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

obrerista que no responde a las realidades históricas del tra-
bajo, no es solo permanecer anacrónicamente por debajo del 
nivel histórico del reconocimiento adquirido por las mal lla-
madas minorías (lo que ya sería suficiente), sino que es ade-
más perjudicial a efectos de organizar, intensificar y ampliar la 
lucha de clases. Antes bien, significa ofrecerse inerme y sumi-
samente, a pesar de todas las agresivas retóricas masculinis-
tas, a la hábil gestión del mando capitalista. 

Así, con este interés político en la posibilidad de las 
coaliciones y tomando distancia del ya muy asentado enfo-
que interseccional, se ha querido abordar un tratamiento 
histórico del sexo, la sexualidad y la raza bajo el capitalismo 
siguiendo la estela de los marxismos negros y del feminis-
mo marxista.

En primer lugar, es necesario hacer una mínima apro-
ximación a la noción de interseccionalidad y, en segundo 
lugar, aclarar en qué sentido se toma distancia de ella y por 
qué (o mejor aún para qué) de manera más concreta, así 
como desplegar una explicación histórica acerca de las di-
ferencias de raza, sexualidad y género, o al menos una ten-
tativa plausible.

Interseccionalidad, revolución y políticas de la identidad
Los análisis interseccionales tienen su origen en el feminis-
mo negro estadounidense. En el seno de ese movimiento, lo 
que más tarde recibiría el nombre de «interseccionalidad» se 
expresó primero en términos del «doble riesgo» que conlleva 
vivir siendo una mujer negra en eeuu (aludiendo al sexismo 
y el racismo). El «doble riesgo» fue teorizado por Frances 
Beal en un artículo de 1969 titulado «Double Jeopardy: To Be 
Black and Female», el cual comienza con una sólida crítica al 
capitalismo.4 Poco después se puso en juego el concepto de 
«triple riesgo» (sexismo, racismo e imperialismo) propues-
to por la Third World Women Alliance [Alianza de Mujeres 
del Tercer Mundo] (1970).5 Esos sistemas de opresión (raza 
y sexo) eran pensados como estructurales y concebidos en un 

4 P. Hill Collins y S. Bilge, Interseccionalidad, Madrid, Morata, 2019, p. 70.
5 Ibídem, p. 71.



109Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

contexto capitalista, en el que están insertos.6 Se puede decir 
que en los años en que finalizaba la década de los años sesen-
ta y en la de los años setenta, la política de alianzas formaba 
parte del sentido común político de la contestación social. Es 
en este contexto de alianzas conflictivas pero innegables con 
el Black Power y el movimiento de mujeres, en el que estos 
conceptos deben ser entendidos.

Según Patricia Hill Collins y Silma Bilge, las anteriores 
aproximaciones influyeron en la teorización posterior, más 
conocida, de la interseccionalidad como «simultaneidad» y 
«entrelazamiento de las opresiones»,7 cuyo propósito era vi-
sibilizar una diferencia exclusa (la de la mujer negra estadou-
nidense) y dotarla de una mayor agencia e importancia polí-
ticas. Esta simultaneidad y entrelazamiento tiene su raíz por 
tanto en la experiencia de las mujeres afroamericanas. Tal y 
como expuso el colectivo Combahee River en Un manifiesto 
feminista negro de 1977: «[…] las políticas sexuales bajo el 
patriarcado son tan dominantes en la vida de las mujeres ne-
gras como son las políticas de clase y de raza. A menudo en-
contramos difícil separar la raza de la clase y de la opresión 
sexual porque en nuestras vidas […] las experimentamos de 
forma simultánea».8 

Las opresiones, aunque se pueden distinguir analítica-
mente (por ejemplo, la opresión racial como opresión diferen-
ciada de la de las mujeres, y la de las mujeres por separado de 
la racial), aparecen sin embargo enmarañadas en la vida de las 
personas. Es preciso por tanto entender sus relaciones a fin de 
no dejar sin perspectivas políticas de emancipación a las opre-
siones específicas, en este caso a las de las mujeres negras. Esta 
posición, lejos de anegarse en un particularismo identitario, 
concebía la política desde la doble opresión como un impul-
so auténticamente universal, que era falseado empero cuando 
se representaba a todas las mujeres en la mujer blanca y bur-
guesa, y a todos los negros en el varón negro. Haciendo pro-
fesión de universalismo, afirmaban: «Sin embargo podemos 

6 Ibídem, p. 76. 
7 Ibídem, p. 70.
8 Lucas Platero (ed.), Intersecciones: cuerpos y sexualidades en la encrucija-
da, Barcelona, Edicions Bellaterra, 2012, p. 79. 



110 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

usar nuestra posición en lo más bajo para dar un salto claro 
en nuestra acción revolucionaria. Si las mujeres negras fueran 
libres, significaría que todas las demás personas tendrían que 
ser libres también, ya que nuestra libertad necesitaría de la 
destrucción de todos los sistemas de opresión».9

El tratamiento de las cuestiones de «la mujer» y no de 
las mujeres concretas en medio de sus situaciones específi-
cas de dominio, era el paradigma a eliminar; una reflexión 
crítica que desembocó en un discurso denominado «inter-
seccionalidad», el cual ha penetrado en la academia y en las 
instituciones. El término fue acuñado por Kimberlé Williams 
Crenshaw en 1989 quien trataba de pensar las interacciones 
de raza y género en las mujeres negras de eeuu y cómo estas 
eran invisibilizadas de modo concreto.10 

Sin duda, la expresión tiene (y porque el lenguaje obli-
ga a ello) una cierta reminiscencia a la teoría de conjuntos. 
Hay una intersección entre el conjunto significado por el 
concepto Mujer y el conjunto significado por el concepto 
Negro, en el que caen los individuos mujeres negras. Cabe 
pensar, por tanto, esas formas de opresión analíticamente 
como conceptos separados, y considerar después cómo se 
relacionan y cuáles son sus efectos sobre el subconjunto de 
mujeres negras. Sin duda no es más que un préstamo del 
lenguaje, pues no se trata tanto de concebir la diferencia 
positiva de esos individuos concretos, las mujeres negras, 
como el lugar de un vacío en que ellas son social, cultural y 
por tanto políticamente inexistentes; se trata de pensar el 
«no-ser» de la mujer negra, dar nombre a lo que no lo tenía, 
nombrar una ausencia, precisamente, para poder acceder 
al reconocimiento social y político de su opresión, al «ser», 
por decirlo en un lenguaje fanoniano. 

No obstante, en la década de 1970, ese reconocimiento 
de la diferencia se entendía en un horizonte universalista, in-
teresado en los frentes y en las coaliciones que hoy no es evi-
dente. Puede rastrearse este interés en diversas declaracio-
nes políticas del movimiento gay, hoy asociado las más de las 
veces a pura política de la identidad, como en «Refugiados de 

9 Ibídem, p. 82.
10 Ibídem, p. 32



111Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

Amerika: un manifiesto gay» (1969) o en el «Documento de 
trabajo para la convención constitucional revolucionaria» de 
1970, elaborado por el Grupo de Liberación Gay de Chicago.11 
También puede constatarse en el movimiento de las mujeres 
por el salario doméstico que, aunque autónomo, se conside-
raba parte de una general lucha de clases contra la subordi-
nación al salario y la moral del trabajo.12 O en la mencionada 
Alianza de Mujeres del Tercer Mundo, cuyo pensamiento era 
ya interseccional, y que se solidarizaba con las luchas antiim-
perialistas y contra la Guerra de Vietnam.13

La interseccionalidad se inserta en lo que podemos 
llamar política de la identidad ya en la formulación del Com-
bahee River. Pero hoy se da un contexto del que está ausente 
la gran movilización de masas de liberación del trabajo, y 
de las instituciones disciplinarias y de gestión social que la 
acompañan (la familia, la escuela, el condicionamiento de 
los derechos al tiempo de trabajo por el Estado del bienes-
tar, el racismo y la heterosexualidad instituidos, etc.). Tras 
la derrota de este gran ciclo antioligárquico, las políticas 
interseccionales procuran visibilizar las identidades no re-
conocidas e interlocutar con el Estado en términos de de-
mandas de reconocimiento, así como contribuir a elaborar 
políticas públicas contra la discriminación.14 En los años 
ochenta y noventa se abre un proceso de incorporación de 
intelectuales procedentes de los movimientos sociales y de 

11 Se hallan compilados en Rafael M. Mérida (ed.), Manifiestos gays, lesbia-
nos y queer, Barcelona, Icaria, 2009.
12 Véase texto fundacional de la Campaña por el Salario Doméstico «Tesis 
sobre el salario para el trabajo doméstico» (1974), especialmente en su 
apartado «Salario para el trabajo doméstico como estrategia» en S. Federi-
ci y A. Austin (comp.), Salario para el Trabajo Doméstico. Comité de Nueva 
York 1972-1977. Historia, teoría y documentos, Madrid, Traficantes de Sue-
ños, 2019, pp. 44-48. Todo ello requiere una redefinición de la clase, como se 
menciona en la «Declaración del Colectivo Feminista Internacional» (1972) 
surgida del encuentro en el que se lanzó esa campaña (ibídem, p. 43).
13 P. Hill Collins y S. Bilge, Interseccionalidad, ob. cit., p. 70.
14 En concreto, abundan estudios financiados por la onu y la ue que tratan 
de elaborar análisis interseccionales a fin de guiar las políticas públicas. 
Para el caso de la ue esos estudios deben contextualizarse en las directivas 
europeas contra la discriminación. R. Lucas Platero (ed.), Intersecciones, 
ob. cit., pp. 43-44.



112 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

activistas a las instituciones y también a la academia.15 Kim-
berlé Williams Crenshaw, quien acuñó el término «intersec-
cionalidad» a finales de la década de 1980, puede contarse 
entre esos casos de inserción institucional, logrando que el 
discurso interseccional adquiriese dignidad académica.16 
Crenshaw analiza la discriminación laboral que sufren las 
mujeres afroamericanas de eeuu17 y su discriminación en 
los servicios de atención a la violencia de género. En la línea 
seguida por Crenshaw, se trata de redirigir las políticas so-
ciales a su target de modo más adecuado, teniendo en cuen-
ta la situación y las necesidades concretas de las mujeres 
afroamericanas. Sobre todo, Crenshaw trata de introducir 
en el derecho la idea de que la discriminación, en el caso de 
las mujeres negras, no debe entenderse como discrimina-
ción por raza y género de modo separado y unidimensional 
(lo que hace de las leyes contra la discriminación inadecua-
das cuando se aplican a mujeres afroamericanas).

Las políticas de la identidad en este nuevo contexto de 
repliegue, se distancian de aquella insólita lucha de clases de 
finales de las décadas de 1960 y 1970, en la que el conflicto 
capital-trabajo no permanecía encerrado en las paredes de 
la fábrica; se extendía a todo el amplio campo social, a lo que 
con Mario Tronti se podría llamar «fábrica social», y estalla-
ba en multitud de sujetos: jóvenes, homosexuales, mujeres, 
trabajadores industriales y de servicios, pobres disciplinados 
por la gestión pública y en disputa con las instituciones del 
Welfare, los sometidos a racialización, los psiquiatrizados, los 
medicalizados, los presos… Y esta rara composición de clase, 
al negarse a ser representada por un sujeto normativo que 
encarnara falazmente la universalidad, ¿no fue quizá más 
universalista que nunca? ¿No nos dio una pauta a la que no 
podemos renunciar? A mi juicio, tal cosa fue posible porque 
se trataba, en la movilización de esta abigarrada y variada 
multitud, soterradamente, de una movilización de clase, que 
sacaba del particularismo y de la indeseable minorización a 
las diferencias que la componían. 

15 P. Hill Collins y S. Bilge, Interseccionalidad, ob. cit., p. 79.
16 Ibídem, pp. 81-83.
17 Lucas Platero (ed.), Intersecciones, ob. cit., p. 89.



113Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

El paradigma interseccional, tras la derrota de aquel ciclo 
1960-1970 en el Norte global, ha olvidado esa vieja raíz en 
un movimiento de contestación general contra el capital, 
que originariamente trataba de hacerlo más universal, más 
auténticamente universal. El mando capitalista desarticuló 
la rara composición de clase de aquellos años por medio de 
la deslocalización fabril y la financiarización de la economía 
(impulsando la facilidad del crédito), golpe del que no ha ha-
bido un restablecimiento completo. Pero considero, además, 
que esa caída en el olvido estaba servida debido a la propia 
estructura conceptual de la teoría interseccional que, en el 
nuevo contexto de contragolpe exitoso, ciega la memoria de 
clase y también su continuidad en el futuro. Al haber hecho 
de la clase un sistema de opresión entre otros (el sexo, la raza, 
etc.), que se imbrican, afectan y entrelazan, no contribuye a 
pensar un nuevo movimiento antioligárquico o, lo que es lo 
mismo, un movimiento con carácter de clase, y por tanto ten-
dencialmente universal, que articule las diferencias.

En analogía con el enfoque interseccional, hay otras 
propuestas desde el pensamiento decolonial que conciben 
las sociedades actuales como organizadas por una multiplici-
dad de ejes de opresión que se afectan causalmente, e incluso 
se co-constituyen, y en las que la clase es solo uno de esos 
sistemas o ejes. Rechazar ese esquema interpretativo precisa 
una larga argumentación histórica; se intenta aquí un esbo-
zo en relación con los distintos elementos ya mencionados 
(sexo, sexualidad, raza). 

Un enfoque no interseccional (centrado en la clase) 
en relación con el sexo/género
En primer lugar, se intentará abordar esta cuestión desde el 
punto de vista del feminismo marxista. La existencia de un 
dominio masculino premoderno y el largo y represivo proce-
so de encierro doméstico y subordinación («domesticación» 
de las mujeres) son las condiciones históricas para la poste-
rior «sexualización» (producción de un sujeto femenino, de 
su verdad, de un régimen de verdad sobre el sexo, por decirlo 
foucaultianamente). O, lo que es lo mismo, la represiva retira-
da de las mujeres hacia una esfera doméstica privatizada es 



114 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

esencial para la conversión del trabajo de las mujeres no solo 
en trabajo de cuidado necesario para la reproducción social 
de la fuerza de trabajo, sino en trabajo negado como tal, por 
ser considerado natural (a su sexo) y por ello desprovisto de 
valor social. Toda una retórica burguesa sobre la naturaleza 
de las mujeres, sobre la verdad de su sexo, que se volcó en 
primer lugar sobre las mujeres de la burguesía, se difundirá 
en el siglo xix a la clase obrera. 

Las formas represivas de domesticación de las mujeres 
durante el final de la Baja Edad Media y la primera Moderni-
dad han sido descritas en el libro de Silvia Federici Calibán 
y la bruja, a saber: retirada de los oficios, supresión de los 
derechos de las mujeres solas (es decir, no sujetas al varón), 
subordinación económica al marido legalmente sancionada, 
promoción de la persecución y delación de las actividades de 
las mujeres fuera de la casa a través de la criminalización de 
la prostitución, control de la reproducción femenina a cargo 
del estamento médico… Todos estos elementos se condensan 
en el fenómeno de la caza de brujas, pero no se reducen a 
él. Los siglos xv y xvi forman parte del largo proceso de ex-
propiación de tierras comunes. Es también el tiempo en que 
se impulsa la expropiación del cuerpo y de las capacidades 
reproductivas de las mujeres. Tanto el cercamiento de las tie-
rras comunes como la desposesión de las mujeres del control 
sobre sus capacidades reproductivas y su capacidad de obrar, 
son dos aspectos de un mismo proceso de expropiación ori-
ginaria fundante del capitalismo, que convierte en disponible 
la fuerza de trabajo y la produce demográficamente.18 Sobre 
ese encierro doméstico y subordinación al varón de carácter 
represivo, podrá nacer la mujer femenina de tipo burgués 
orientada al cuidado del niño y del marido (lo cual es el de-
seo propio de su sexo), función de cuidado que será asumida 
ahora mediante formas más suaves y regulativas. Nacerá la 
mujer como la primera sexualizada, toda ella «sexo», como 
dirá Rousseau en el Emilio.19

18 S. Federici, Calibán y la bruja, Madrid, Traficantes de Sueños, 2010, pp. 
130-157.
19 «El macho solo es macho en determinados instantes, la hembra es hem-
bra toda su vida, o al menos toda su juventud; todo la remite sin cesar a su 



115Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

La extensión de esta domesticidad burguesa a la clase obrera, 
a lo largo del siglo xix, responde a la necesidad de una fuerza 
de trabajo sana y fuerte para la industria pesada, y además go-
bernable, que no cargue sobre el capital, más allá del salario 
familiar, sus costes reproductivos, lo que arruinaría sus benefi-
cios.20 En estos términos, la masiva implantación de la división 
sexual del trabajo tal y como hoy la conocemos, y con ello eso 
que llamamos hoy «género» (el cual se deriva de aquella), per-
tenecen a la dinámica misma de la lucha de clases. 

De este modo, el capitalismo no reorganiza la repro-
ducción social en términos de división sexual del trabajo en 
la forma de una especie de «sobredeterminación» al modo 
althusseriano. No sucede que la estructura económica se vea 
afectada inmediatamente por algo previo, llamado por ejem-
plo «patriarcado». Un planteamiento de este tipo asume una 
causalidad misteriosa y automática, que prescinde de todas 
las intervenciones de clase y formas estratégicas en las que 
se reorganiza la sociedad a fin de asegurar la acumulación 
de capital. En concreto, oculta las maniobras concretas, las 
campañas de moralización y la oferta de incentivos hacia el 
familiarismo con los que se procura remitir al varón obrero 
a su papel de responsable de cabeza de familia, a su rol de 
proveedor, a fin de vincularlo a la disciplina fabril, en medio 
de un periodo especialmente subversivo, de auge del insu-
rreccionalismo obrero (las décadas de 1830 y 1840).21 En 

sexo». J.-J. Rousseau, Emilio, o De la educación, Madrid, Alianza, 2002, p. 
539. La respuesta feminista a ese régimen de verdad del sexo, a ese «todo 
sexo» de la mujer, no se hará esperar: es la de Mary Wollstonecraft. 
20 Para una eficaz aproximación a los análisis del feminismo marxista, y 
además breve, puede leerse una selección de textos de Silvia Federici pu-
blicada por Traficantes de Sueños bajo el título El patriarcado del salario; 
en concreto «Contraatacando desde la cocina» (escrito con N. Cox) y «La 
construcción del ama de casa a tiempo completo y del trabajo doméstico en 
la Inglaterra de los siglos xix y xx». Así mismo, se recomienda, en relación 
con el interés de la burguesía en extender la domesticidad a la clase obrera 
como forma de control político, el capítulo 3 del libro de 1979 La policía de 
las familias, escrito por Jacques Donzelot y republicado recientemente por 
la Editorial Irrecuperables.
21 La moralización de la clase obrera protagonizada por los filántropos 
burgueses trata de convertir la cuestión social en una cuestión moral. Se 
inician campañas contra el alcoholismo obrero, políticas de incentivo al 



116 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

segundo lugar, este automatismo «estructural» obvia que 
muchas instituciones y formas sociales han sido suprimidas 
en cuanto que no eran conformables a la lógica de acumula-
ción capitalista. No es el caso de la subordinación femenina. 
El dominio sexual es subsumido y transformado, de tal modo 
que se trata de otro tipo de dominación, basado en la centra-
lidad del salario masculino y en el no reconocimiento como 
trabajo del trabajo reproductivo, lo que es una novedad histó-
rica. Dicha dominación masculina existe ahora como parte de 
la clase, de su composición, en la que va a ser actuada la lucha 
de clases, eliminando la competencia femenina y reivindican-
do el salario familiar.22 Se infiere de todo lo anterior que el 
sexo o género, tal y como lo conocemos, debe derivarse de la 
división sexual del trabajo bajo el capitalismo y que esta for-
ma parte de la lucha de clases (por tanto, de la clase misma).

Un enfoque no interseccional y centrado en la clase sobre 
la sexualidad
Sería aún más largo de exponer y argumentar cómo las cues-
tiones relativas a las sexualidades no normativas pertenecen 
a la clase, en concreto a sus formas políticas. Valga lo que si-
gue como resumen o esbozo. 

De acuerdo con el Foucault de La voluntad de saber, la 
domesticidad burguesa nace como afirmación política por 

ahorro y de vivienda social, así como de protección de la mujer y de la in-
fancia (que retiran a ambos parcial o totalmente del mercado laboral), en 
una línea estratégica de gobierno y control del proletariado por parte de la 
burguesía. Véase J. Donzelot, La policía de las familias, Madrid, Irrecupera-
bles, 2023.
22 Las retóricas de los filántropos burgueses sobre la feminidad como ajena al 
trabajo y orientada únicamente al cuidado, es decir como improductiva, eran 
extrañas a la noción que los sectores populares tenían de las mujeres. Fueron 
asumidas por los varones de clase trabajadora e implantadas en las orga-
nizaciones sindicales, menoscabando la competencia femenina. Un artículo 
accesible en castellano de una especialista sobre la cuestión y que expone el 
carácter innovador de las retóricas sobre la feminidad entre la clase traba-
jadora y de la feminización de determinados trabajos a iniciativa del capital 
es «La mujer trabajadora en el siglo xix» de J. W. Scott, en G. Duby y M. Perrot 
(dir.), Historia de las mujeres. Siglo xix, Madrid, Taurus, 2018.



117Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

parte de la burguesía de un cuerpo de clase que opone a la 
sangre de la aristocracia, un cuerpo destinado a la sobera-
nía.23 La importancia del dispositivo de sexualidad (el con-
junto de técnicas y discursos de producción de sujetos, de 
verdad sobre su deseo), originado en esa nueva regulación 
doméstica, no reside en que sea particularmente intenso, 
esto es, constitutivo de la subjetividad política burguesa, sino 
en que, por esto mismo, es un dispositivo extenso, un distri-
buidor general de estatus, que recorrerá la sociedad como un 
todo. Las dicotomías normal / anormal, sano / degenerado, 
natural / perverso, cuyo poder clasificatorio se expandirá a 
cada vez más individuos, tienen como núcleo central la nor-
ma de regulación del deseo correspondiente a la domestici-
dad burguesa, cuyos orígenes pueden remitirse al siglo xvi. 
Dicha lógica es propiamente una lógica de clase, con la que se 
excluye a otros del ejercicio de la soberanía, sometiéndoles a 
un tratamiento policial en colaboración con el saber y el po-
der psiquiátrico. Se trata de un pensamiento clasificatorio del 
deseo, algo así como el pensamiento salvaje de la burguesía, 
que, en función de su proximidad o lejanía con respecto al 
burgués doméstico y, así, de su mayor o menor exterioridad 
con respecto de la sociedad civil, dará lugar a un muestrario 
social continuo que va desde el pretendido automatismo ins-
tintivo y animal de la negritud (totalmente exterior a la socie-
dad civil) a la imaginada nerviosidad del obrero degenerado y 
revolucionario, o del judío y del homosexual (una inadecua-
ción al sujeto regulado burgués interna a la sociedad civil 
en estos dos últimos casos). La imaginería de los cuerpos y 
de sus estigmas está fundada en la de los deseos. Los deseos 
(no regulados, no domésticos), presumidos en los otros, 
constituyen cuerpos. Son los cuerpos de los degenerados, 
que se empiezan a dibujar en las últimas décadas del siglo 
xviii, y que serán los exterminables del siglo xx. Esta ima-
ginería de los cuerpos tan propia de la cultura burguesa ha 
sido estudiada por G. L. Mosse, quien muestra su continui-
dad en los fascismos.24 

23 M. Foucault, La voluntad de saber, Buenos Aires, Siglo XXI, 2007, p. 132.
24 Véase George L. Mosse, La imagen del hombre. La creación de la masculi-
nidad moderna, Madrid, Talasa, 2001.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1411488


118 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

En razón de lo expuesto, la reorganización del estudio de la 
historia de la sexualidad en torno de la clase requiere priori-
zar la comprensión de la domesticidad moderna, la cual ha 
recibido, de mano del historiador de la familia moderna en 
el contexto inglés, Lawrence Stone, el expresivo nombre de 
«familia afectiva».25 Se trata de una institución concreta que 
alberga relaciones y prácticas con un objetivo de disciplina-
miento y regulación (regulación también de la sexualidad), 
que solicita toda una serie de instituciones disciplinarias en 
torno de ella (intervenciones escolares, médicas, psicológi-
cas, formas de moralización religiosa y secular…), a fin de 
posicionar al sujeto en términos de clase. Este sujeto disci-
plinado y regulado gracias a la colaboración de la familia y la 
escuela puede movilizar el capital cultural y, en general, sim-
bólico necesario para su ascenso social y político, línea que se 
abre por primera vez de mano del humanismo cristiano del 
siglo xvi. La familia es de este modo, siguiendo a Bordieu, una 
norma interiorizada (un habitus) por medio de la cual los su-
jetos se posicionan estratégicamente en el campo social. Esta 
es de este modo un sujeto estratégico en relación con lo que 
le concierne (la reproducción y ampliación del capital fami-
liar) y no un mero objeto inerme de intervención.26 Se puede 
decir por tanto que la familia moderna o familia afectiva es 
una norma de clase. Una norma que solo la burguesía, libera-
da de contradicciones, supo encarnar.27

Michel Foucault prescinde de reorganizar el estudio 
de la sexualidad en torno a la domesticidad y a su vincula-
ción con la clase en su Historia de la sexualidad; y esto no solo 

25 Lawrence Stone estudia los cambios en la mentalidad sobre las relaciones 
familiares y en la familia misma en Inglaterra desde 1500 a 1800 en el ya 
clásico Family, sex and marriage in England, 1500-1800 publicado en 1977. 
26 Véase P. Bordieu, «El espíritu de la familia», Razones prácticas. Sobre la 
teoría de la acción, Barcelona, Anagrama, 2002.
27 Ph. Ariès, El niño y la vida familiar en el Antiguo Régimen, Buenos Aires, 
Taurus, 2023, p. 289. En la argumentación de este autor ya clásico, la noble-
za, debido a la amplia sociabilidad a la que se veía tradicionalmente atada y 
a la importancia del aprendizaje informal durante más tiempo que para la 
clase burguesa (orientada más exclusivamente a la formación escolar), no 
pudo realizar completamente los ideales de privacidad propios del nuevo 
familiarismo moderno. 



119Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

movido por un cierto antimarxismo, que considera esterili-
zantes las explicaciones de trazo grueso basadas en la clase, 
por lo que se refiere a las descripciones del poder y de sus 
tecnologías en la modernidad (el poder carcelario, médico, 
psiquiátrico, etc.); sino quizá también por su disconformidad 
con el devenir del movimiento de liberación homosexual. En 
cualquier caso, una historia de la sexualidad vinculada a la 
clase precisa una cierta revisión de la imagen foucaultiana 
del dispositivo sexual como si operara desde fuera y a través 
de la familia, la cual se hallaría casi pasivamente envuelta en 
este. Muy al contrario, el progreso de la domesticidad moder-
na es el que da nacimiento e impulso al dispositivo sexual.

Un enfoque no intersecciónal y centrado en la clase 
sobre la raza
Para el abordaje de esta última cuestión, se realizará una 
larga digresión por la historia de la conquista de América y 
las formas de explotación que implantó sobre las poblacio-
nes originarias. Sin duda, resultará prolijo y trabajoso. Creo 
no obstante que merece la pena poner a prueba un marco 
de interpretación heredado del marxismo negro a la cuestión 
racial en este punto, máxime cuando, tal y como enseña el 
pensamiento decolonial y siguiendo a los teóricos del capi-
talismo como sistema-mundo, la conquista de América inau-
gura la modernidad capitalista. De acuerdo con esta línea, la 
jerarquización racial responde a determinadas relaciones de 
explotación no libres dentro del capitalismo y que obedecen 
a las dinámicas capitalistas de acumulación. Así, al sistema de 
plantación correspondería una forma racial de explotación y 
dominación sufrida por los trabajadores negros como escla-
vos. En lo que se argumentará aquí, las poblaciones nativas 
de lo que será Hispanoamérica padecerán la racialización 
correspondiente a formas de trabajo forzado y no libre, en 
concreto bajo condiciones de servidumbre, que se sitúan en-
tre el trabajo «libre y heril» (esto es, esclavo), tal y como se 
estableció prontamente. Cada uno estos dos tipos de raciali-
zación se corresponde con uno de los dos polos en los que se 
moverá el discurso colonial moderno: asimilación bajo tutela 
civilizatoria o exclusión (esclavitud). 



120 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

Con respecto de los casos anteriores, el sexo o género y la se-
xualidad, nos hallábamos ante un déficit explicativo. La mis-
ma falla analítica puede plantearse a propósito de la noción de 
co-constitución de los ejes de opresión con respecto a la raza, 
procedente del pensamiento decolonial (con nomenclaturas 
diversas como la de «heterarquías»).28 Los distintos ejes for-
marían un paquete civilizatorio inexplicado y se imbricarían 
entre sí, pero sin que pueda descifrarse la lógica general de su 
imbricación. O bien se podría decir que tales imbricaciones 
deben ser analizadas en cada caso, empíricamente, aplicando 
una perspectiva de tipo interseccional; esto nos conduciría 
a la idea de que son enteramente locales y contingentes. Sin 
embargo, un análisis histórico de esas relaciones (y tal es la 
línea abierta por el marxismo negro), muestra la jerarquiza-
ción racial como originada en las relaciones de clase y debida 
a la especificidad de éstas. Solo así puede darse razón de que 
la raza sea un eje vertebrador de la división internacional del 
trabajo y así estructural del capitalismo histórico. 

Incluso en la afortunada noción de «capitalismo ra-
cial» tal y como la expone Cedric J. Robinson, late esa idea de 
co-constitución que deja inexplicadas las relaciones de clase y 
raza, lo que se trasluce en expresiones tan poco esclarecedoras 
como la antigua «sobredeterminación» althusseriana. La com-
prensión del capitalismo como una civilización que nace de 
las entrañas de la sociedad feudal, en concreto de su racismo, 
presupone que la raza existe como forma de jerarquización 
previa y distinta de la de clase, que «impregnó» estructuras so-
ciales, modos de producción y formas de propiedad, feudales 
y capitalistas, así como los valores y conciencia de los pueblos, 
bajo el feudalismo como bajo el capitalismo. Esta es, parece, la 
comprensión de Cedric J. Robinson del «capitalismo racial» en 
su Marxismo negro, quien, al apelar a un racismo intraeuropeo 
anterior a la modernidad, basado primero en el linaje y luego 
en el tratamiento racista del moro, el judío y el irlandés, prefi-
guraría la posterior jerarquización racial capitalista.29 

28 R. Grossfoguel, De la sociología de descolonización al nuevo antiimperia-
lismo decolonial, Ciudad de México, Akal, 2022, pp. 83-106.
29 C. J. Robinson, Marxismo negro. La formación de tradición radical negra, 
Madrid, Traficantes de Sueños, 2019, pp. 138-139.



121Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

Podría decirse de este modo que la raza co-constituye el capi-
talismo y, así, la clase, dando lugar a un capitalismo racial, es 
decir, vertebrado racialmente. Se trata de no caer en el reduc-
cionismo marxista y en el dualismo infraestructura / supe-
restructura, propio del pensamiento occidental. No obstante, 
al hacer de la raza algo distinto de la clase que «impregna» y, 
suponemos que con ello da forma, o co-constituye, los modos 
de producción y las formas de propiedad, queda inexplicado 
cómo la raza sería estructurante y por eso decisiva (lo que 
daría sentido al término «capitalismo racial», que de otro 
modo no lo tendría). 

Con respecto del razonamiento histórico de Robinson, 
cabe objetar que el término raza bajo el feudalismo no signi-
fica subhumanidad como en la modernidad, aunque sí infe-
rioridad social. Siguiendo la noción fanoniona de raza que re-
cupera Ramón Grosfoguel, la raza consiste modernamente en 
la denegación de la humanidad del otro, una suerte de no-ser, 
cuyo marcador puede ser el color, pero también la religión, 
entre otros.30

Raza, en cambio, en la Edad Media se refiere a la cali-
dad del linaje, y en el contexto español más bien con carácter 
negativo (mala raza) que positivo (buena raza). Raza inferior 
es también el villano, por lo que cabría decir que para la so-
ciedad feudal la raza es originariamente la clase, es decir, tra-
bajo explotable, y trabajo explotable en condición de servi-
dumbre. Así, la Orden militar de Calatrava fundada en el s. xii, 
establece: «Ordenamos y mandamos que ninguna persona 
[…] sea recibida en la dicha Orden, ni se le dé el Hábito, si no 
fuere Hijodalgo […], de partes de padre y madre y de abuelos 
de entrambas partes, y de legítimo matrimonio nacido, y que 
no le toque raza de Judío, Moro, Hereje ni Villano». 31 Este úl-
timo término («villano») es precisamente el más originario 
en relación con el linaje. Por otra parte, ni el musulmán ni el 
judío son subhumanos, sino enemigos en términos civilizato-
rios; civilizados, en consecuencia, y no infrahumanos. 

30 R. Grossfoguel, De la sociología de descolonización al nuevo antiimperia-
lismo decolonial, Ciudad de México, Akal, 2022, pp. 199-200.
31 A. Lipschutz, El problema racial en la conquista de América, Ciudad de 
México, Siglo xxi, 1963, pp. 239-242.



122 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

El racismo moderno, sin embargo, consiste en la exclusión de 
la humanidad o tutela del otro en cuanto que humanamente 
(y no solo socialmente) inferior a efectos de expropiación y 
explotación. En esos términos, el racializado es expropiable 
y explotable en formas que no son las propias de un siervo 
español a finales del siglo xv. Según Alejandro Lipschutz —y 
sigue en esto la Política indiana de Juan de Solorzano Pereira 
(1647)— la encomienda es un feudalismo «impropio», «irre-
gular» o «degenerante» que no comporta la propiedad de la 
tierra por parte del encomendero. No obstante, el trabajo 
forzado del «indio» en América puede entenderse como una 
suerte de restauración del Viejo Fuero Juzgo, de acuerdo con 
el cual el siervo solariego carece de derechos sobre su perso-
na y propiedad. La encomienda en América es por tanto una 
«esclavitud disimulada», análoga a esa vieja condición del so-
lariego carente de fueros.32 

Con respecto de la comparación de la situación servil 
del indio con la del antiguo solariego, debe advertirse que no 
era la de este una condición racial, como la del indio, sino una 
social y jurídica, entre otras, como la divisa y la behetría.33 
Tan es así, que incluso se contemplan dos regímenes en Cas-
tilla para el solariego en el título vii del Viejo Fuero de Castilla 
recopilado en 1356, tal y como el propio Lipschutz recuerda: 
uno en que se carece de cualquier derecho y otro en que se 
reconoce el derecho sobre el propio cuerpo del siervo, que el 
señor no puede «prender» ni dañar, así como tampoco puede 
tomar el solar y propiedades, excepto en caso de incumpli-
miento.34 Además, debe añadirse a la variedad jurídica de for-
mas de sujeción en la España de la época, la necesidad de con-
ceder franquías al campesinado a fin de repoblar el territorio 

32 Ibídem, pp. 186-190.
33 Las behetrías son un tipo de señoríos en el que los campesinos eligen el 
señor al que tributar; podían ser «de mar a mar» y elegirse cualquier señor 
del país o «de linaje», cuya elección se limitaba a un grupo de nobles de la 
misma línea dinástica. 
34 El Fuero Viejo de Castilla está accesible en Wikimedia: https://upload.
wikimedia.org/wikipedia/commons/0/03/El_Fuero_viejo_de_Castilla_-_
sacado%2C_y_comprobado_con_el_exemplar_de_la_misma_obra%2C_que_
existe_en_la_Real_biblioteca_de_esta_corte%2C_y_con_otros_mss._%28IA_
BRes002885%29.pdf

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/03/El_Fuero_viejo_de_Castilla_-_sacado%2C_y_comprobado_con_el_exemplar_de_la_misma_obra%2C_que_existe_en_la_Real_biblioteca_de_esta_corte%2C_y_con_otros_mss._(IA_BRes002885).pdf
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/03/El_Fuero_viejo_de_Castilla_-_sacado%2C_y_comprobado_con_el_exemplar_de_la_misma_obra%2C_que_existe_en_la_Real_biblioteca_de_esta_corte%2C_y_con_otros_mss._(IA_BRes002885).pdf
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/03/El_Fuero_viejo_de_Castilla_-_sacado%2C_y_comprobado_con_el_exemplar_de_la_misma_obra%2C_que_existe_en_la_Real_biblioteca_de_esta_corte%2C_y_con_otros_mss._(IA_BRes002885).pdf
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/03/El_Fuero_viejo_de_Castilla_-_sacado%2C_y_comprobado_con_el_exemplar_de_la_misma_obra%2C_que_existe_en_la_Real_biblioteca_de_esta_corte%2C_y_con_otros_mss._(IA_BRes002885).pdf
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/03/El_Fuero_viejo_de_Castilla_-_sacado%2C_y_comprobado_con_el_exemplar_de_la_misma_obra%2C_que_existe_en_la_Real_biblioteca_de_esta_corte%2C_y_con_otros_mss._(IA_BRes002885).pdf


123Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

ganado al poder musulmán, y la amplia contestación social a 
las formas señoriales de dominio: se combatieron «los ma-
los usos» y la transferencia de los señoríos realengos (de-
pendientes de la Corona) a señores feudales en Castilla. Las 
guerras «hermandiñas» en Galicia, perteneciente al reino 
de Castilla, y la lucha victoriosa de los «remensa», siervos 
adscritos a la tierra bajo el agresivo feudalismo catalán, dan 
buena cuenta de la intensidad de los conflictos.35 A finales del 
siglo xv los señores feudales habían reforzado su poder eco-
nómico, si bien con enormes resistencias, impensables en un 
contexto de sometimiento por medio de la guerra imperial, 
en el que originariamente estaban planteadas solo dos op-
ciones: servidumbre (indio de razón) o esclavitud y masacre 
(indio de guerra).36 La línea de la raza puede constatarse en 
esta diferencia de intensidad del sometimiento medida en el 
grado de represión previsible y en la consiguiente capacidad 
de contestación. Imperar es sin duda pacificar. 

Lipshutz sigue a Ots Capdequí en la idea de que la enco-
mienda es una especificidad americana y no toma en cuenta 
su continuidad con la encomienda castellana durante la lla-
mada «Reconquista», tal y como defiende Ruggiero Romano, 
que además la hace derivar históricamente de la behetría. Ro-
mano está de acuerdo con ambos en el carácter neofeudal de 
la encomienda americana.37 La continuidad de la encomienda 

35 Fernando el Católico, como resultado de las luchas campesinas de los 
«remensas», abolió los malos usos de la nobleza catalana procedentes del 
viejo Fuero Juzgo en la sentencia arbitral de Guadalupe de 1486.
36 Pensemos en la relativa suavidad de la represión en la segunda guerra 
hermandiña, que solo afectó a los cabecillas y no a los combatientes popu-
lares. J. Valdeón, Los conflictos sociales en el reino de Castilla en los siglos xiv 
y xv, Madrid, Siglo xxi, 1986, pp. 199-200. Incluso en el caso de los «remen-
sa» en que se tuvo que pagar indemnizaciones y se condenó a muerte a los 
colaboradores, se aplicó una amnistía, de modo que no se ejecutaron más 
que dos sentencias capitales. VVAA, Feudalismo y consolidación de los rei-
nos hispánicos, Barcelona, Labor, 1982, p. 316. Sin duda, todos estos conflic-
tos se libraron en guerras que se cobraron numerosas muertes en el campo 
del pueblo menudo (200 en el caso de los remensa; ibídem. p. 316), pero no 
dieron lugar, con posterioridad a ellas, a un encarnizamiento sistemático. 
37 Véase Ruggiero Romano, «Entre encomienda castellana y encomienda 
indiana: una vez más el problema del feudalismo americano (siglos xvi-
xvii)», Anuario del Instituto de Estudios Histórico-Sociales, vol. 3, Buenos 



124 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

española con la americana, empero, no puede ocultar ese fac-
tor de fijación del trabajo que se presenta no en términos de 
una variable relación de fuerzas, sino como una invariante en 
el sistema de dominio, lo que comporta racialización. En esa 
fijación está implicada una idea concreta acerca de la huma-
nidad del indio, tal y como se refleja en el debate acerca de su 
civilización o barbarie. Lo que está en juego en tal debate es 
el grado de sujeción y explotación de los naturales o, como 
hoy diríamos, nativos. La condición del indio fue la de tribu-
tario bajo formas serviles de explotación. Entrando en deca-
dencia el sistema de encomienda, su servidumbre se prolon-
gará bajo la forma semifeudal de la hacienda, que pervive en 
algunas zonas hasta la segunda mitad del siglo xx, y que fija al 
trabajador a la tierra por el procedimiento del «acasillamien-
to». Es difícil no atribuir esa larga prolongación a una razón, a 
saber: que la condición de clase del indio es racial.38

La discusión que inaugura la noción de raza en la con-
quista de América (el debate de Valladolid en 1550-1551 que 
enfrenta a Sepúlveda y Las Casas en relación con el derecho 
de guerra y a la humanidad del indio) es precisamente esta: el 
grado de sujeción y de explotación que les corresponde a los 
naturales. Esta cuestión está vinculada al derecho de guerra 

Aires, 1988; disponible online en https://ojs2.fch.unicen.edu.ar/ojs-3.1.0/
index.php/anuario-ies/article/view/2625
38 Las encomiendas entran en desuso en el siglo xviii, pero sí permanecie-
ron las haciendas, las cuales aparecen en el siglo xvii y se vuelven domi-
nantes en el siglo xix como forma de organización del trabajo agrícola: «En 
la hacienda el trabajo teóricamente es libre y se remunera con un salario; 
pero en ese caso se da un procedimiento de “acasillamiento” de los traba-
jadores (peones “acasillados”), quienes disponen de parcelas a cambio de 
prestaciones en el trabajo, mientras que diferentes prácticas como la de las 
compras obligadas en la tienda del patrón (tiendas de raya) que provocan 
un endeudamiento finalmente hereditario, imponen un vínculo forzado 
con la tierra (Ruggiero Romano y Marcelo Carmagnani dan a la hacienda el 
calificativo de “institución medieval”). Finalmente, la hacienda, más que la 
encomienda, es el sitio donde se reconstruye de manera subrepticia, par-
ticularmente en las zonas más periféricas, donde sobrevive a veces hasta 
la segunda mitad del siglo xx, una forma de poder que se ejerce a la vez 
sobre los hombres y sobre la tierra, y que presenta notables afinidades con 
la dominación feudal». J. Baschet, La civilización feudal, Ciudad de México, 
fce, 2009, p. 306.



125Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

que hace valer un Imperio sobre el vencido, el cual deviene 
legítimamente siervo, en la muy aristotélica formulación de 
Sepúlveda. Este argumentará, también a partir de la tradi-
ción intelectual aristotélica según muestra Zabala, en favor 
del sometimiento de los indios, lo que debía conciliarse con 
su estatuto de vasallos de la Corona. Esta tensión cristalizará 
en una forma de trabajo servil (intermedia entre el régimen 
de libertad y de esclavitud) llamada «encomienda», la cual es 
concebida como una forma de protección y de tutela civiliza-
toria del indio.39 De ello se infiere que la raza debe compren-
derse en términos modernos como derivada de formas de 
explotación de clase en las que el trabajador es considerado 
como inferior en humanidad y por tanto no libre. O lo que es 

39 «Este acercamiento de la encomienda a la teoría de la servidumbre na-
tural del indio, que se encuentra en muchos autores desde 1512, no era 
ajeno a la situación histórica, pues hemos advertido que era semejante la 
situación del indio repartido a la del indio esclavo; pero los autores parti-
darios de las encomiendas no podían identificar estas por completo con 
el gobierno heril o de esclavos, porque entonces violaban el principio ya 
aceptado por la Corona de la libertad general de los indios de América. 
Para resolver esta dificultad casi todos los autores recurrieron al gobier-
no medio entre el político y el heril. El lic. Gregorio decía que no habían 
de considerarse los indios como siervos sin derechos dominicales y que 
libremente se pudieran vender (las dos notas jurídicas características de 
la esclavitud legal), sino sólo disponer que sirviesen a los cristianos con 
“servidumbre cualificada”, o como era la encomienda, la cual era útil a los 
mismos indios, porque la total libertad les dañaba. Agregaba que, como 
los indios eran idólatras, se les podía castigar con ese modo de gobierno y 
también por sus pecados contra natura; que debiendo tributos al rey como 
vasallos y no teniendo sino sus personas, era justo que con ellas sirvieran, 
pero nombrándose visitadores para que fueran bien tratados. Refiere las 
casas que el lic. Gregorio, en cierta ocasión, dijo a fray Antonio Montesi-
nos: “Yo os mostraré por vuestro santo tomás, que los indios han de ser 
regidos in virga ferrea y entonces cesarán vuestras fantasías”. En el parecer 
examinado se advierten con claridad dos notas importantes de la primitiva 
encomendación: dar al amo cierto gobierno o jurisdicción sobre el indio 
repartido, y afectar su persona con los servicios. Fray Bernardo de Mesa, 
primer obispo electo de Cuba, que no llegó a tomar posesión, dictaminó en 
1512 en pro de las encomiendas, sosteniendo con la misma base aristo-
télica: la servidumbre natural, el gobierno medio entre el libre y el servil, 
que los indios debían tributar al rey con sus personas, que eran su única 
riqueza […]». Silvio Zabala, La encomienda indiana, Titivillus, 2021, p. 17.



126 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

lo mismo, la raza se inserta en formas de trabajo forzado tan 
opresivas que ponen en cuestión la humanidad del sometido 
a ellas. De este modo, la racialización de la población origina-
ria de América se corresponde con el trabajo servil impuesto 
en el ejercicio de un derecho de guerra imperial que es, a la 
vez, derecho de naturaleza sobre un inferior natural, un no 
civilizado, y derecho divino asentado en el deber de evangeli-
zación y extensión de la fe cristiana.40 

El racismo no es así una forma civilizatoria occidental 
porque haya nacido de las entrañas de la sociedad feudal esen-
cializada y sin cambios en sus relaciones de clase. En América 
se naturalizaron formas de sometimiento que eran resistidas 
en el sistema señorial español y que se insertarían en las lógi-
cas de acumulación de capital vertebrado racialmente: la divi-
sión internacional del trabajo bajo el capitalismo. 

De este modo, el capitalismo histórico es indudable-
mente racial, pues la raza abarca la división internacional del 
trabajo, pero no lo es debido a que haya formulaciones pre-
vias de la raza análogas a las modernas en el sistema señorial 
español, y menos aún independientes de la clase, que den for-
ma al capitalismo. Según el argumento que aquí se defiende: 
el racismo en América es, contra Robinson, plenamente mo-
derno y no tiene antecedentes en el repudio del judío y del 
moro. Estos se vieron afectados por los estatutos de limpieza 
de sangre originados aproximadamente a mediados del siglo 
xv para limitar el ascenso social del converso judío. Pero la 
sangre del indio no tiene mácula y su racialización no está en 
continuidad con la impureza religiosa del semita, sino con el 
sistema de clase señorial (fundado en su derecho de guerra) 
que intensificó las formas de sujeción del trabajo, por lo que 
debió racializarlas. 

40 Lo que Sepúlveda presentó en el famoso debate de Valladolid fue un resu-
men de su Democrates Secundus. Con respecto a la justicia de la guerra y la 
conquista, Sepúlveda esgrime allí frente a Las Casas las siguientes razones: 
1) la inferioridad natural de los indígenas; 2) el deber de extirpar los cultos 
satánicos, sobre todo, los sacrificios humanos; 3) el deber de salvar a las 
futuras víctimas de esos sacrificios; y 4) el deber de propagar el Evangelio. 
La primera y tercera pertenecen al derecho natural y la segunda y cuarta al 
derecho divino. F. Fernández Buey, La gran perturbación. Discurso del indio 
metropolitano, Madrid, El Viejo Topo, 2021, p. 146.



127Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

La aplicación de los estatutos de limpieza de sangre dio al pe-
chero, al pueblo tributario, una nobleza menor, un orgullo de 
casta que podía hacer prevalecer frente al otro, ya fuera este 
no cristiano o cristiano nuevo, tal y como se señala a menu-
do. Con respecto a América, se prohibió el viaje al continente 
al moro, al judío, al renegado, al hereje y al gitano, en con-
formidad con las ideas de limpieza de sangre. No obstante, 
el indio no fue catalogado de infiel (excepto si era indio de 
guerra) y por ello carecía de impureza. Se preguntaba acerca 
del indio si era civilizado o no y si era susceptible de llegar 
a serlo de modo pleno (el musulmán y el judío en cambio lo 
eran y caían más bien en la categoría de enemigo civilizato-
rio); no se ponía por tanto en cuestión la limpieza de sangre 
del indio. Este representa más bien una minoría de edad (una 
humanidad que no está en acto) y que debe ser puesta «bajo 
la protección» del conquistador civilizado, que lo elevará por 
encima de sí mismo (asimilación) o que lo mantendrá legíti-
mamente bajo su dominio como incorregible criatura infra-
humana, tentación de Sepúlveda, siguiendo la tradición de la 
filosofía aristotélica en la que se funda. Esta lógica imperial 
es la propia del racismo moderno, siguiendo el razonamiento 
de Ramón Grosfoguel, pero también de Todorov, y consta de 
estos dos términos, asimilación (carga civilizatoria del colo-
nizador) o exclusión de la humanidad. Sus resonancias son 
propiamente modernas.41 

La limpieza de sangre de origen feudal no tiene gran 
papel en esta discusión y no fija los términos que hoy se nos 
aparecen como los propios de la modernidad: civilizado / 
no civilizado, excluido / asimilable. Es más, el concepto de 
limpieza de sangre en América con el que se trataba de ase-
gurar los privilegios del gachupín y del criollo, frente a las 
otras castas, se transmuta en étnico. Entronca así en todo 

41 Todorov usa los términos esclavitud / colonialismo, de modo abusivo, 
para referirse a esta alternativa (exclusión bajo esclavitud o asimilación). 
Las Ordenanzas de 1573 cierran la cuestión en favor de la asimilación pací-
fica de la población india. En todo caso, Todorov entiende que este debate 
en torno a la libertad del indio ha sido fundante y ha fijado los términos de 
las posibilidades históricas en la Modernidad, los cuales, no obstante, se 
deben superar. T. Todorov, La conquista de América. El problema del otro, 
Ciudad de México, Siglo xxi, 1998, pp. 182-194.



128 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

caso con la clase, como sucedía bajo el sistema feudal espa-
ñol al oponer la (mala) «raza» del villano al linaje del noble. 
El linaje y la limpieza de sangre significan en América que 
se es (o se pretende que se es) descendiente de conquista-
dores, las cuestiones religiosas son secundarias; es decir, se 
está en condiciones de adquirir nobleza porque se desciende 
de la clase explotadora o dominante.42 Solo que aquí la explo-
tación está racializada y el linaje o sangre no se remiten a la 
inferioridad social del siervo (y también moral, de acuerdo 
con los códigos aristocráticos del honor), como en el caso del 
villano, sino a diferencias de calado más profundo que origi-
nariamente concernían a la misma humanidad del otro. De 
nuevo, cuando hallamos una línea de continuidad del sistema 
feudal al colonial moderno, no es sino por mediación de la 
clase. Solo a través de ella hay racialización; y esta se da en la 
modernidad colonial, no antes.43

Para otra tradición del marxismo negro referenciada 
en Oliver C. Cox, de origen trinitense y padre de la teoría del 
capitalismo como sistema-mundo, el concepto de raza tam-
poco es anterior a 1492 y a los orígenes del capitalismo, de 
modo que el antagonismo racial forma parte de la lucha de 
clases. En su libro de 1947, Caste, class and race, Oliver C. Cox 
refuta los análisis entonces en boga de la raza como casta 
para describir la situación de los negros en eeuu. Esta socio-
logía haría de la raza algo así como un elemento premoderno 
y por tanto precapitalista, análogo a la división de castas de 
la India. Esto es del todo erróneo, a juicio de Cox: «La explo-
tación de los pueblos indígenas, el imperialismo, es [...] un 
problema de producción y de competencia por los mercados. 

42 Santiago Castro-Gómez, La hybris del punto cero, Bogotá, D. C. Editorial 
Pontificia Universidad Javeriana, 2005, pp. 71-72. 
43 Santiago Castro no refiere este concepto de limpieza de sangre y de 
hidalguía a la clase, en sentido marxista, pues considera que la posición 
económica de los individuos es a menudo indiferente frente a su posición 
«étnica». Por ello, prefiere hablar de «colonialidad del poder». Sin embar-
go, fuera de la previa e histórica dominación material o de clase, sería im-
posible movilizar ningún capital cultural o simbólico vinculado a la sangre, 
lo que responde también a un posicionamiento de clase, si bien excede en 
efecto a los análisis del marxismo sobre las relaciones de clase como rela-
ciones de explotación. Ibídem, pp. 72-73.



129Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

Aquí, entonces, hay relaciones raciales, definitivamente no 
hay relaciones de casta: son relaciones entre trabajo, capital y 
ganancias; por lo tanto, las relaciones raciales son relaciones 
proletarias burguesas y, por lo tanto, relaciones políticas de 
clase».44 Incluso reconociendo el origen precapitalista de la 
jerarquización racial en un feudalismo expansivo y colonial, 
este no se puede desvincular de la clase. Esa jerarquización 
racial se debe a la implantación de formas de explotación de 
clase forzadas, no libres, y que sin embargo formarán par-
te de la acumulación de capital en el capitalismo histórico, 
como acertadamente señala Cox. 

El marxismo ortodoxo entendió la acumulación de ca-
pital como originada únicamente en la explotación del trabajo 
libre asalariado, excluyendo las formas de trabajo forzado en 
tanto que no capitalistas. Se concibió al proletariado como la 
clase dirigente en el proceso revolucionario, mientras que las 
otras formas de trabajo aparecían como precapitalistas y po-
tencialmente reaccionarias al margen de dicho liderazgo. Todo 
ello indujo a errores en las estrategias y formas de lucha, en la 
organización o composición de la clase.45 La revisión realizada 

44 O. C. Cox, Caste, class and race, Londres, Forgotten Books, 2018, p. 336.
45 La Tercera Internacional apoyó e impulsó las luchas anticoloniales. Si 
bien en su seno se mantuvo la idea del proletariado como la clase dirigente 
del proceso revolucionario, por ser virtualmente universal e interesada en 
la abolición de la propiedad privada, frente al campesinado atado al terru-
ño y tendencialmente regresivo. Las composiciones de clase en las luchas 
anticoloniales y periféricas no obedecieron a este principio. Ese es el caso 
chino, en el que la desconfianza hacia las capacidades políticas del campesi-
nado bajo la dirección de la Comintern, embarró la revolución y supeditó la 
acción de las masas populares al frente nacional liderado por la burguesía. 
Será Mao Zedong quien corregirá este error centrando sus esfuerzos en la 
organización de las masas campesinas a fin de llevar la revolución a térmi-
no. Una buena exposición de las contradicciones de la Comintern en la Re-
volución china puede encontrarse en M. Galcerán, La bárbara Europa. Una 
mirada desde el postcolonialismo y la descolonialidad, Madrid, Traficantes 
de Sueños, 2016, cap. 4. También se dieron otras formas de composición 
de clase en la periferia del sistema mundo capitalista, que no se corres-
pondían con el modelo lineal europeo de fases revolucionarias sucesivas ni 
con el bolchevique de liderazgo del proletariado. Es el caso de Mariátegui 
en Perú, quien debió conformar el partido revolucionario en el contexto 
de una economía capitalista que integra en su seno formas semifeudales 



130 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

por los llamados «marxistas negros» incorpora al análisis del 
capitalismo histórico las formas de trabajo no libres bajo el co-
lonialismo como esenciales a la acumulación de capital, remi-
tiendo la clasificación de las poblaciones con base en la raza 
o «racialización» a esas formas de explotación. Con ello dan 
cuenta de por qué la división internacional del trabajo hereda-
da está racialmente jerarquizada en el sistema-mundo capita-
lista y dan validez a la calificación de este como «capitalismo 
racial», lo que de otro modo no sería pensable. 

Conclusiones políticas
Pensar, no las imbricaciones de distintos ejes desde el pun-
to de vista sincrónico, sino las operaciones de clase desde el 
punto de vista histórico, para dar cuenta del sexo, la sexua-
lidad y la raza, tiene una utilidad práctica que en absoluto 
invalida los objetivos de la comprensión de las opresiones 
llamada «interseccionalidad», a saber: 1) procurar una sub-
jetivación política de los que hasta ahora habían permane-
cido invisibles e innombrados; y 2) lograr que las políticas 
públicas se enderecen al reconocimiento de los derechos de 
esas personas. 

de explotación, y que resultó contraria a la ortodoxia marxista, por mucho 
que Mariátegui pretendiera ampararse en el vi Congreso de la Internacio-
nal Comunista de 1928. Véase J. C. Mariátegui, «El problema de las razas 
en América Latina. iv. Desarrollo económico político indígena» en J. Löwy, 
Por un socialismo indoamericano. Ensayos escogidos de José Carlos Mariá-
tegui, Lima, Editorial Ande, 2022. La posición de Mariátegui se oponía a 
la del Comintern en dos sentidos: frente amplio, negación al proletariado 
(minoritario en el Perú) del habitual papel de liderazgo y una revolución 
socialista, con base en el comunismo agrario incaico, en lugar de priorizar 
una revolución democrático-burguesa. Véase A. Flores Galindo, La agonía 
de Mariátegui. La polémica con la Komintern, Lima, desco, 1980, cap. 1. Para 
Quijano la heterogeneidad de formas de explotación y de control del tra-
bajo bajo el capitalismo, perceptible en las periferias del sistema-mundo, 
introduce una ruptura en el desarrollo histórico lineal dominante dentro 
del marxismo, lo que ya está in nuce en Mariátegui. Véase A. Quijano, «Co-
lonialidad del poder y clasificación social» en Cuestiones y horizontes: de 
la dependencia histórico-estructural a la colonialidad/descolonialidad del 
poder, Buenos Aires, clacso, 2014; disponible online en https://biblioteca.
clacso.edu.ar/clacso/se/20140506032333/eje1-7.pdf

https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20140506032333/eje1-7.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20140506032333/eje1-7.pdf


131Clase, sexo/sexualidad y raza

Cuadernos de Estrategia

Con respecto de esa utilidad práctica, hay que señalar que, si 
el enfoque interseccional tiende a un discurso infinitesimal 
sobre las diferencias, el marco histórico aquí presentado bus-
ca concebir las mal llamadas «minorías» en un plano mayo-
ritario en el que sean decisivas. Esto es, supone que todo eso 
descontado como particular, encerrado ahí, y a veces por ello 
estabilizado, lejos de ser el elemento secundario de la trans-
formación, puede aparecer como su condición de posibilidad, 
sin obligar absolutamente a nadie a tomar una posición de 
vanguardia que no desea. 

Más claramente este enfoque histórico y afín al mar-
xismo, obedece a estos fines: 1) horadar (no reforzar) la ló-
gica hegemónica que estabiliza las diferencias como mino-
rías, y que las convierte en una confirmación de su propia 
normatividad; y 2) posibilitar un bloque, un mínimo pro-
yecto conjunto, que hallaría en la clase un elemento esen-
cial de vinculación (y no de exclusión o supeditación) para 
formas de antagonismo acerca de la raza, del sexo y de la 
sexualidad, en tanto y en cuanto, estas no son extrañas a 
la lucha de clases como elementos secundarios, sino prima-
rios del dominio de clase. 

Con respecto de este último punto, es imposible, en 
consecuencia, combatir el racismo y la subordinación de las 
mujeres al margen de la opresión de clase, estando como lo 
están incrustadas en la jerarquización laboral y en una re-
producción social con el menor coste posible para el capital. 
No son meras ideologías susceptibles de cambiar mediante 
transformaciones subjetivas, puesto que están objetivadas 
socialmente, razón por la que la ideología es eficaz. Tampoco 
el arreglo reproductivo heterosexual en este contexto dejará 
de ser hegemónico y colmado de prestigio político, en detri-
mento de otras sexualidades y arreglos reproductivos. 

Por último, ninguna emancipación es factible al mar-
gen de un horizonte y cultura de clase compartidos: las dife-
rencias nacional / racial, masculino / femenino o normativo 
/ desviado, permiten articular bloques nacionales dirigidos 
por las oligarquías a las que parte de la clase trabajadora au-
tóctona capta como aliadas, frente a esos otros constituidos 
como una amenaza a su posición dentro del Estado-nación. 



132 Crítica de los movimientos sociales

Cuadernos de Estrategia

Dichos bloques nacionales requieren reforzar las divisiones 
internas haciendo gobernable lo social en los marcos propios 
del capitalismo, ya sea en sus formas más duras, posfascis-
tas, o en formas más suaves, con tintes socialdemócratas. 
Solo una alianza de los diversos, en pleno respeto de su au-
tonomía, pero con capacidad de cooperación bajo un sentido 
común de clase, podría debilitar esas líneas en favor de un 
antagonismo antioligárquico. 



Suscríbete 

a Zona de Estrategia
 

 

 
Modalidad de suscripción anual 

 

Cuadernos de Estrategia son los monográficos de la revista online Zona de 
Estrategia / zonaestrategia.net. ZE pretende agitar la crítica, impulsar 
políticas autónomas y promover análisis e investigaciones militantes 
construidas desde las luchas, desde el conflicto y desde la crítica situada 
y en tiempo real.

ZE es un espacio de debate activo. Todas nuestras publicaciones están 
abiertas al público pero, para liberarlas y sostener el proyecto, 

necesitamos tu apoyo.

Suscríbete a la revista por 50 euros al año y

- Haz posible la publicación online de artículos de análisis, crítica, 
estrategia y pensamiento autónomo en ZE

- Recibe en casa los monográficos Cuadernos de Estrategia en formato papel 
(2/3 al año); con la suscripción recibirás el número actual y el anterior y 
podrás acceder con descuento a todos los números anteriores

1. El retorno de la normalidad. Del 15M a los gobiernos progresistas
2. El declive del neoliberalismo. La crisis de la solución a la crisis
3. El sentido común punitivo. Debates y resistencias desde los movimientos
4. Crítica de los movimientos sociales. Clase e identidad en el neoliberalismo

- Recibe invitaciones para participar en presentaciones, debates 
presenciales, seminarios y foros por todo el Estado.

               Tarifa precaria 35€/anual               Tarifa normal 50€/anual                 

 

              

Tarifa apoyo/instituciones 
o colectivos 90 € 

Para suscribirte, rellena el formulario en la web 
o escríbenos a info@zonaestrategia.net 


	Introducción
	El declive de los movimientos sociales
	Éranse una vez los movimientos sociales 
	El fondo del aire es rojo. Mayo del 68 
	Los años del desencanto 
	Del movimiento non global al 15M 

	Límites y contradicciones de los movimientos sociales
	Diez, cien, mil luchas sociales 
	El paradigma comunicativo 
	Institucionalización 

	Viejas cuestiones, nuevas preguntas 

	Clase, movimiento, identidad: una explicación histórica
	La contrarrevolución neoliberal 
	La posmodernidad o la lógica cultural del capitalismo neoliberal 
	Los nuevos movimientos sociales
	La emergencia de la política de la identidad 
	La crisis como momento político constituyente 

	Mas wokes que  el wokismo.  Minorizar la revolución,  revolucionar la minoria
	¿Tabú o elefante en la habitación? 
	Preámbulo teórico: apología y volver a la teoría. Materialismo histórico, minorías e inmediatez form
	Genealogía histórica del wokismo: intersección y movimientos sociales 
	Agotamiento del «movimentismo» y el regreso a la socialdemocracia. Idealismo del sujeto 
	El discurso woke: redes sociales y difusión 
	Minorizar la revolución, revolucionar la minoría: por una razón colectiva contra Estado y Capital 

	Clase, sexo/sexualidad y raza:  un enfoque no interseccional
	Interseccionalidad, revolución y políticas de la identidad 
	Un enfoque no interseccional (centrado en la clase) en relación con el sexo/género 
	Un enfoque no interseccional y centrado en la clase sobre la sexualidad 
	Un enfoque no intersecciónal y centrado en la clase sobre la raza 
	Conclusiones políticas 

	Tiempo de paz en la Nación Queer.  Asimilación, homonacionalismo y el declieve de la lucha de clases
	La familia. Las luchas por la igualdad y la pandemia del matrimonio 
	Cuerpos insumisos atados al placer 
	La familia. Las luchas por la igualdad y la pandemia del matrimonio
	Capitalismo rosa: biomercado y dinero gay 
	Del Orgullo Crítico al Orgullo Cómodo: de la búsqueda de conflicto a la protección estatal
	Seguridad, identidad y clase 
	A modo de conclusión  

	En nombre de la Tierra y sus criaturas.  por una nueva ecología política
	¿Que ha sido de la ecología política?  
	El problema de las escalas: bajar a lo global, subir a lo local 
	El Green New Deal y la perspectiva de la «gestión planetaria» 
	El Decrecimiento y el eterno retorno del maltusianismo 
	De éxito táctico en éxito táctico hasta el fracaso estratégico 
	Green Old Deal: el capitalismo verde ya es el capitalismo a secas
	Atrapados entre la expertocracia y la «responsabilidad individual»
	Ningún desastre es «natural»: lucha ecológica y lucha de clase 

	Ante la crisis de los centros sociales.  
	Introducción 
	Afuera y adentro. Tensión de enjambre 
	Arriba y abajo. Ecología transversal de grupúsculos  
	Tiempo y trabajo. Economía política del deseo militante 
	Por una recomposición de los centros sociales como infraestructuras de las vecindades en lucha 

	La deriva neoliberal de los cuidados.  Apuntes para una revisión crítica de los cuidados en los espa
	¿Cómo hemos llegado hasta aquí?
	Los cuidados como exigencia moral 
	De «lo personal es político» a «lo político es lo personal» 
	Cuidados y punitivismo 
	Cuidados y neoliberalismo 
	La subjetividad de los cuidados 
	Entonces ¿cuidar qué? ¿Cuidar cómo? 




