
Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Politizar la subsistencia. La ecología
política de Sublevaciones de la
tierra
Posted on 30 de enero de 2025 by Aurélien Berlan

Las amenazas que nos acechan —caos climático, colapso del mundo de lo vivo, agotamiento de recursos
y todos los impactos sociales y (geo)políticos dramáticos que los acompañan— son de sobra conocidas y
llevan décadas siendo profusamente documentadas. Nos encontramos, así, en una situación histórica
paradójica:  la  actual  trayectoria socioecológica nos lleva a un callejón sin salida y lo sabemos.  No
obstante, somos complemente incapaces de cambiar de rumbo, o al menos frenar nuestra huida hacia
adelante.  ¿Cómo  explicar  esta  paradoja  en  una  civilización  que  se  considera  el  summum  de  la
racionalidad? Y, sobre todo, ¿cómo acabar con nuestra impotencia?

Dependencia e impotencia frente al desastre

Estos dilemas llevan mucho tiempo reconcomiendo a la ecología política. Pero, al menos en Francia,
cada vez más se ensaya una respuesta que gira en torno a la siguiente hipótesis política:  nuestra
impotencia  se  encuentra  estrechamente  ligada  a  nuestra  dependencia  material  del  capitalismo
industrial. Así lo afirman las Sublevaciones de la tierra en su libro Premières secousses (La Fabrique,
2024),  que ofrece  un primer  balance del  movimiento después  de  dos  años  de  existencia:  “Somos
dependientes del sistema económico contra el que combatimos”. O, como yo mismo expongo también
en mi ensayo Autonomía y subsistencia. Una teoría ecosocial y materialista de la libertad (Virus, 2024):

Socialmente, el orden y la paz dependen del crecimiento, que es la única
forma de hacer soportables las desigualdades

«A su modesta escala, cada cual es consciente de que la satisfacción de sus necesidades depende del
buen funcionamiento del sistema, de tal manera que la más mínima perturbación —por no hablar ya de
revolución—― parece sinónimo de desorganización, de escasez y,  por lo tanto,  de frustración y de
peligro.  Socialmente, el  orden y la paz dependen del crecimiento, que es la única forma de hacer
soportables  las  desigualdades.  Por  consiguiente,  hay  que  mantenerlo  cueste  lo  que  cueste,  como
preconizan todos los partidos que aspiran a gestionar el sistema. Si estamos atrapados en este callejón
sin salida socioecológico es porque nos hemos vuelto vitalmente dependientes de un sistema que, a la
larga, destruye las condiciones de existencia de la mayor parte de los seres vivos. Aunque sabemos que
nos lleva al desastre, no vemos cómo salir de él: somos sus prisioneros, en sentido material y mental,
individual y colectivo.»



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

La subsistencia en el corazón de la teoría y la praxis

Al final de su vida, Bruno Latour tuvo el mérito de orientar nuestra atención hacia las dependencias que
nos ligan al mundo. Invitaba a que cada cual investigara sobre los vínculos que le constituían y, por
tanto, abandonara la concepción abstracta de un sujeto moderno que flota libre e independiente de las
“contingencias” ligadas a nuestra vida material, corporal, de individuo en el mundo. No obstante, al
negarse a asumir ningún tipo de crítica a la técnica, terminó por aproximarse al “ecomodernismo” y el
tecnosolucionismo en la década de los 2000. Así, fue incapaz de identificar la diversidad de dimensiones
de la ecodependencia constitutiva de nuestra condición terrestre (que es, a un nivel fundamental, la de
animales con necesidades que deben ser satisfechas para asegurar su supervivencia), los vínculos de
dependencia que nos ligan al capitalismo industrial y median la satisfacción de nuestras necesidades.

Si nuestra impotencia es inseparable de nuestra dependencia del sistema
industrial, romper con ella implica reapropiarnos de nuestras
condiciones de vida: dejar de alimentar al sistema que nos destruye.

El interés con el  que Latour se aproximó a los trabajos de algunas ecofeministas como Geneviève
Pruvost parece indicar que, en realidad, no estaba lejos de alcanzar la conclusión práctica y política que
se seguía de su interés por la dependencia, que es precisamente la de Pruvost: debemos reapropiarnos
de nuestra subsistencia en el día a día. Si nuestra impotencia es inseparable de nuestra dependencia del
sistema industrial, romper con ella implica reapropiarnos de nuestras condiciones de vida: volver a
hacernos cargo, poco a poco, de la producción de lo necesario para satisfacer nuestras necesidades y,
así, dejar de alimentar al sistema que nos destruye.

Eso es exactamente lo que hemos hecho, desde hace ya bastante tiempo, todas las que personas que
tratamos de cultivar ciertas formas de autonomía material, particularmente en el plano alimentario,
energético o técnico. Algo parecido hace también la cooperativa de autoconstrucción de herramientas
agrícolas L’Ateleir paysan en su manifiesto político, publicado en 2021: Reprendre la terre aux machines.
Y, por supuesto, es una de las ideas fuerza del movimiento de las Sublevaciones de la tierra, que trata de
articular las luchas locales que defienden la tierra contra el saqueo del capitalismo industrial y, al mismo
tiempo, extiende una reflexión más general sobre la autonomía y la subsistencia.

Este gesto político implica una revolución teórica y estratégica de enorme calado. Toda la política
moderna, increíblemente influenciada por la economía, ha estado obsesionada por el proyecto de atajar
definitivamente el problema de la subsistencia mediante la superación del “reino de la necesidad”, si lo
expresamos  en  términos  marxistas.  Como  afirmaba  el  dramaturgo  comunista  Bertold  Brecht,
respondiendo a las críticas que suscitaba el desarrollo industrial (las implicaciones negativas de los
medios de producción industriales, ya fuera sobre la naturaleza o sobre las condiciones de trabajo,
conducían de manera lógica a preguntase si su uso estaba justificado): “zuerst das Fressen, dann die
Moral” (Primero el comer, luego la moral). Antes de poder plantear preguntas “morales”, y para poder
hacerlo, hay que tener la tripa llena. O, dicho de otro modo: el fin de acabar con el hambre justifica
todos los medios (industriales). El proyecto de atajar el problema de la subsistencia a cualquier precio,
incluso el de orillar problemas tildados de morales, se comprende en parte si se tiene en cuenta la

https://sobreviviraldescalabro.org/atelier-paysan/


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

miseria rampante en la que el capitalismo industrial sumergió, en sus inicios, a las clases populares. No
obstante, tiene también una dimensión delirante ya que, por definición, el problema de la subsistencia
no puede atajarse: todos los días vuelve a ponerse sobre la mesa. El resultado de este delirio es nuestra
paradójica situación:  el  fantasma de resolver de una vez por todas el  problema de la subsistencia
conduce a una situación en la que la subsistencia de la humanidad es más frágil que nunca en la historia.

Emanciparse de una noción desastrosa de la libertad

Contra la noción aristocrática y, en el fondo, extraterrestre que tiene su
culmen en el delirio de Elon Musk de colonizar Marte, es el momento de
desarrollar una noción terrestre de la libertad en la necesidad

El carácter revolucionario de este giro hacia la subsistencia hoy en curso es especialmente evidente si
nos preguntamos sobre la idea de libertad. Tras el fantasma de superar la necesidad se agazapa, en
realidad, una noción cuestionable de la libertad: ser libre implica liberarse de las necesidades de la vida
cotidiana, es decir, de las actividades de subsistencia que son hasta tal punto constitutivas de nuestra
forma  de  vivir  que  seríamos  incapaces  de  imaginar  cómo  prescindir  de  ellas  (producir  nuestros
alimentos y cocinarlos, fabricar y dar mantenimiento a nuestra vivienda, etc.) Reconozcámoslo: esta idea
nos atraviesa a todas y todos. La encontramos implícitamente asumida en todas las nociones liberales y
burguesas de la libertad y explícitamente en las nociones antiguas y marxistas. No obstante, no va en
absolutamente de suyo, al menos si pensamos que todos los humanos deben gozar del mismo grado de
libertad. Al fin y al cabo, para liberarse de las necesidades del día a día solo existen dos posibilidades:

Que otros hagan las tareas que nos corresponderían a nosotros. En ese caso esas personas deben
soportar la doble carga de sus necesidades y las de las personas que las descargan sobre ellos. En este
caso, la liberación de unos supone la dominación de otros, lo que contradice el universalismo moderno.

La liberación a través de la dominación industrial de la naturaleza no
podrá universalizarse jamás

Que las realicen robots o máquinas. Pero esto supone una dominación de la naturaleza que implica en
todos los casos la explotación de un cierto número de humanos en minas y fábricas, y además, es
incompatible con los límites de nuestro planeta. La liberación a través de la dominación industrial de la
naturaleza no podrá universalizarse jamás. Y en los países en los que esta noción, originariamente
aristocrática, ha sido en parte masificada o “democratizada” a lo largo del siglo XX (los países ricos), la
subsistencia  de  las  clases  populares,  devenidas  absolutamente  dependientes,  ha  quedado
indisociablemente  unida  al  buen  funcionamiento  del  sistema  que  les  explota.

Ha  llegado,  por  tanto,  la  hora  de  cambiar  nuestro  imaginario  sobre  la  libertad  para  admitir  que
únicamente una libertad en el seno de la necesidad (y no más allá de ella), la libertad entendida como
hacerse cargo colectiva e igualitariamente de la subsistencia común, puede llegar a ser universalizada.



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Contra la noción aristocrática y, en el fondo, extraterrestre que tiene su culmen en el delirio de Elon
Musk de colonizar Marte,  es  el  momento de desarrollar  una noción terrestre de la  libertad en la
necesidad.

Los dos pilares de la transformación social

todas las alternativas, por logradas que sean, están condenadas a ser
aplastadas por el bulldozer del capitalismo industrial y de sus daños
colaterales

Es necesario, en todo caso, aclarar un posible malentendido. Repolitizar la subsistencia no significa decir
que la multiplicación de prácticas de subsistencia, por ejemplo, de experiencias de vuelta al campo o de
construcción  de  alternativas  (individuales  o  colectivas),  baste  “por  sí  misma”  para  transformar  la
sociedad y doblegar nuestra trayectoria suicida como una mancha de aceite que se extendería hasta
cambiarlo  todo.  Más  bien  todo  lo  contrario:  todas  las  alternativas,  por  logradas  que  sean,  están
condenadas a ser aplastadas por el bulldozer del capitalismo industrial  y de sus daños colaterales.
Ningún “nicho”, por apartado que se encuentre, está protegido del caos climático que hace las cosechas
cada vez más aleatorias,  de contaminaciones diversas  que afectan a  los  recursos básicos (el  agua
potable, el aire no contaminado, etc.), de las epidemias ligadas a la ganadería industrial o a los escapes
de laboratorio, etc. Aunque es absurdo imaginar una transformación social (en el sentido de un mundo
más justo, más libre y sostenible) que no pase por un movimiento masivo de reapropiación desde abajo
de nuestras condiciones de vida, lo sería aún más imaginar que una transformación como esa puede
tener éxito sin que medie un conflicto abierto contra el sistema hoy dominante. Tal y como explico en la
conclusión de mi ensayo:

No basta con la secesión que consiste en dejar de alimentar la
megamáquina: también hay que sabotearla

“La búsqueda de autonomía a pequeña escala tiene poco sentido político si no se combina con intentos
de organización a mayor escala para frenar o subvertir la dinámica del capitalismo, aunque solo sea
porque esta vuelve ilusoria la creación de «nichos» (salvo cuando son fiscales). En la práctica, es incluso
imposible sin enfrentarse a las lógicas industriales, que atrapan constantemente a quienes querrían
escapar de ellas. En otras palabras, no basta con la secesión que consiste en dejar de alimentar la
megamáquina:  también hay que sabotearla.  Sin embargo,  tampoco habrá transformación social  sin
deserción  o  reducción  de  nuestra  dependencia  del  capitalismo,  sin  desenchufarnos  de  los
macrosistemas tecnológicos y comerciales que nos atan a él. Hay que hacer las dos cosas: volver a
formas de autonomía material a escala local al tiempo que participamos en la lucha global contra el
sistema.“



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Hace falta luchar contra las instituciones y los dispositivos que
“organizan el acaparamiento de medios de subsistencia y prohíben su
uso popular”, lo que pasa necesariamente por sublevaciones

Repolitizar la subsistencia, tal y como nos invita a hacer las Sublevaciones de la tierra, implica de hecho
“identificar los candados que bloquean el acceso a la tierra y a las prácticas de subsistencia», y hacerlos
volar por los aires. Esos candados son de dos tipos. En el plano simbólico y del imaginario, tenemos que
liberarnos del desprecio plurisecular, y muy ligado al patriarcado y la dominación social, del que son
objeto las prácticas de subsistencia. Solo así podremos emanciparnos de la noción de libertad como
liberación que subyace a este repudio. Y, en el plano material, hace falta luchar contra las instituciones
y los dispositivos que “organizan el acaparamiento de medios de subsistencia y prohíben su uso
popular”, lo que pasa necesariamente por sublevaciones. La fuerza de las Sublevaciones de la tierra, su
impresionante capacidad de movilización,  se sustentan en una decisión sencilla:  para construir  un
movimiento hay que abandonar las guerras sectarias y, sobre todo, dejar de oponer la lucha contra lo
existente y la construcción de nuevas formas de vida. No es posible construir otro mundo sin luchar
contra el existente; no es concebible socavar los fundamentos de la dominación social sin desarrollar
formas de vida menos dependientes de ella.


