¢Los hombres son violadores en
potencia? Esencializaciony
mandatos de genero

Posted on 5 de septiembre de 2024 by Colectivo Cantoneras

Este articulo surge en relacion al debate que se ha abierto tras la afirmacion de la influencer Julia
Salander de que “todos los hombres son violadores en potencia”, en el pddcast El sentido de la birra.

Los feminismos han luchado toda su historia por deshacer los determinantes de sexo-género y por ello
cabe reflexionar sobre el uso de identidades esencializadas como “los hombre son”, sea por cuestiones
biologicas o socializacion. Defendemos que “las mujeres” no son, ni siquiera de forma potencial, nada,
porque eso seria asignarles una esencia transhistorica y transcultural. En los debates existentes se ha
negado la asignacion biologicista, de nacimiento, basada en los genitales, y se ha aludido a la
socializacion en sistemas patriarcales como elemento comun a todos los “hombres”. Pero, aun asi, “los
hombres son algo en potencia” establece una identidad coman basada en el hecho de “ser” -en vez de
identificarse, adscribirse o estar socializados como hombres—; y en la preexistencia del sujeto sobre la
accion -“los hombres violan”, en vez de “aquellos que violan son hombres”-. En linea con la idea de que
son los mandatos de género y su performatividad los que dan existencia a los géneros, los hombres “se
hacen” de la misma manera que las mujeres. Multiples poderes nos ensefian que debemos ser de ciertas
maneras segun los dos sexos que esos mismos poderes han determinado.

Si se quiere sefalar la socializacion impuesta a los leidos como hombres desde su nacimiento, se puede
hablar de “mandatos de masculinidad” y “masculinidades”, que ademas permiten identificar distintos
sistemas patriarcales y no de un patriarcado transhistorico y transcultural, ya que hablamos de modelos
de feminidad y no decimos “las mujeres son” (;0 es que también se afirma que “las mujeres son en
potencia” algo?).

Nos parece que este caso refleja asunciones del feminismo actual y que
nos llevan de vuelta a una esencializacion de hombres y mujeres por la
via cultural

Nos parece que este caso refleja en buena medida asunciones que se van asentando en el feminismo
actual y que nos llevan de vuelta a una esencializacion de hombres y mujeres por la via cultural. Esto
seria equiparable al racismo hegemonico donde “los musulmanes son malisimos, pero no por motivos
raciales, sino por su cultura”. Asi, “los hombres serian agresivos y egoistas (incluso sin el “en potencia”)
y, por contraste, las “mujeres”, siempre dulces, abnegadas y entregadas. Asumir las virtudes de la
feminidad tradicional no parece muy liberador.

1. Los hombres y los mandatos de género

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!



“Los hombres son en potencia” diluye también las diferencias entre los leidos y autoidentificados como
hombres. ;Todos los hombres negros son (en potencia) violadores? ;O mas bien los blancos ricos, o los
blancos pobres también? ;A qué edad se empieza a ser un violador en potencia? ;Y los hombres trans
son en potencia violadores? ;Los refugiados? ;Los hombres gazaties bajo las bombas? ;O todos los
hombres-padres, hombres-abuelos y hombres-tios? Incluso, ¢se es violador para toda la vida, una vez
cometida una violacion?

Si partimos de que la violacion es una expresion de una relacion de
poder, no todos los hombres tienen el mismo poder ni entre ellos ni
respecto a todas las mujeres

En el caso de que aceptasemos la premisa de la potencialidad de los hombres como agresores, habria
que senalar que no todos los leidos y autoidentificados como hombres deberian considerarse
igualmente potenciales violadores. Porque, si partimos de que la violacion es una expresion de una
relacion de poder, no todos los hombres tienen el mismo poder ni entre ellos ni respecto a todas las
mujeres. Y si consideramos que violacion es un ejercicio de demostracion de virilidad respecto al resto
de hombres y de la sociedad, un acto de poder, tampoco todos los autoidentificados como hombres
buscan el reconocimiento social a través de ese tipo de virilidad. Como sefiala la antropoéloga, Rita Laura
Segato, las violaciones no van de sexo y no son una cuestion interpersonal, estan estrechamente ligadas
con el poder y la obediencia a los mandatos sociales de género.

Los mandatos de género aprietan pero no nos determinan, y la idea de determinacion, en cualquier
grado, es opuesta a los objetivos feministas de liberacion. Los hombres no son en potencia, sino que los
sistemas patriarcales socializan en mandatos de masculinidad que se centran en la autoridad de los
leidos como hombres —sobre las leidas como mujeres—-, impuesta si hace falta por la violencia.

Si lo reducimos a una cuestion de sexo-género estamos simplificando
peligrosamente todas las situaciones de violencia estructural

Pero en muchos contextos hay otras relaciones de poder mas determinantes que las de sexo-género: las
basadas en la clase, pero también en la raza, etnicidad, procedencia, diversidad funcional, salud mental...
Podemos decir que en toda situacion de desigualdad, el polo con poder puede hacer abuso del mismo:
un empleador sobre su empleada, un policia respecto a una persona en situacion irregular, un adulto en
relacion a un menor, un cuidador sobre la persona que atiende (y también las mujeres en esas
posiciones respecto a sus empleados o empleadas, personas sin papeles, personas cuidadas...). Si lo
reducimos a una cuestion de sexo-género estamos simplificando peligrosamente todas las situaciones
de violencia estructural, y por lo tanto, las propuestas que podamos hacer desde este paradigma dejaran
fuera muchas de estas violencias. Entonces, parece que las mujeres, para defendernos de las violaciones,
tendremos que protegernos de todos los hombres, en vez de poner el foco en primer lugar en luchar por
la autonomia econdmica y social que nos permita abolir las situaciones de violencia en las que nos

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!


https://traficantes.net/libros/la-guerra-contra-las-mujeres
https://traficantes.net/libros/la-guerra-contra-las-mujeres

encierra la pobreza y la desigualdad, el ambito laboral y el racismo.

En segundo lugar, no todos los autoidentificados como hombres se adscriben al mandato de
masculinidad dominante, entre ellos, de forma mas que notoria, las disidencias sexuales. Ademas,
senalar el peso de los mandatos sociales no puede eclipsar la agencia colectiva que tenemos para
impugnarlos, de hecho tiene mas valencia politica decir “la mayoria de hombres no violan a pesar de los
mandatos patriarcales” que esencializan y homogenizan a un grupo por el mandato al que se ve
sometidos. Con esta frase, de todas las posibilidades de accién que tienen los hombres se escoge
resaltar una destinada a definirlos, es decir, a encasillarlos en el imaginario como agresores.

Parece también que hablar de “sometimiento” a la masculinidad es invisibilizar los “privilegios” que se
supone que tienen asociados. Pero tenemos que despatriarcalizar y descolonizar también esa idea de
privilegio masculino. Ejerciendo violencia sobre otros, nos deshumanizamos, como dijo Aimeé Césaire, “ni
todos los bienes del mundo pueden ocultar la podredumbre de aquellos que abusan de su poder”. Por
mucho dolor que infrinjan, esas posiciones no son privilegiadas ni deben ser reconocidas como tales. Lo
primero que tenemos que hacer es dejar de llamarlas privilegios como si tuvieran algo bueno. Vivir
abusando de la posicion y el poder social que se tiene, ha de ser colocado en el imaginario social como
algo deleznable. Compensar una vida de mierda con poder sobre otros grupos tampoco es un privilegio,

€s una trampa.

Si queremos abolir el género, no tiene sentido que el feminismo no se preocupe por la mitad de la
poblacién que es leida como “hombre” desde su nacimiento. Los hombres importan mucho a las
feministas y no por la violencia que puedan ejercer, sino porque les necesitamos como compaferos en la
impugnacion del sistema abusivo en que vivimos.

La masculinidad hegemodnica también es perjudicial para los leidos o
autoidentificados como hombres

La masculinidad hegemoénica también es perjudicial para los leidos o autoidentificados como hombres.
Entre otros efectos dafiinos, en la nifiez y la adolescencia se les exige cumplir con lo que se espera de los
“hombres”, lo que desemboca en que asumen mas situaciones de riesgo —-ya sea en cuestion de consumo
de drogas, conduccion peligrosa o exposicion a peligros—, también son asesinados y matan en mayor
medida y suponen también la mayoria de encarcelados; y una parte de los que son socializados en esta
masculinidad tradicional tienen vidas afectivas muy limitadas, o con ansiedad permanente por
demostrar su valia / virilidad.

Porque si esencializamos y homogeneizamos a los hombres, no estamos afrontando los modelos de
masculinidad, diversos que ya se estan produciendo. Ya se estan produciendo disidencias de la
masculinidad hegemonica y las necesitamos. Ni siquiera masculinidades perfectamente antipatriarcales,
Ccomo a veces parece que se exige —aunque en el caso de las mujeres al menos hayamos debatido sobre
la posibilidad de ser “malas feministas™-. Necesitamos traidores al orden patriarcal de muchos tipos.

2. “Las mujeres” y las trampas de la victimizacion

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!


https://www.akal.com/libro/discurso-sobre-el-colonialismo_33757/
https://ctxt.es/es/20240201/Firmas/45388/nuria-alabao-feminismo-hombres-identidades-clase-sexo-genero.htm
https://ctxt.es/es/20240201/Firmas/45388/nuria-alabao-feminismo-hombres-identidades-clase-sexo-genero.htm

Esencializar y homogeneizar a los hombres tiene ademas el efecto de esencializar y homogeneizar a las
“mujeres”. Atribuimos caracteristicas a un grupo a partir de un binarismo, lo que implica definir al otro
por oposicion. Si se afirma que “los hombres son violadores en potencia” se establece que “todas las
mujeres son victimas en potencia”.

El racismo culturalista en el que vivimos debe alertarnos sobre este tipo
de afirmaciones

Aunque se base en motivos culturales, de socializacion, no deja de ser menos peligrosa porque
homogeniza grupos enteros, como cuando se utiliza un mecanismo parecido en el caso de los
musulmanes o los gitanos en Espana, de los negros en EEUU y Brasil, crecidos en los guetos o favelas, o
de los indigenas en Mexico o Bolivia. La pertenencia a un grupo se convierte en un absoluto del que es
imposible escapar: el otro radical, inasimilable, que solo puede ser expulsado -o cuando se lleva al limite,
exterminado-. El racismo culturalista en el que vivimos debe alertarnos sobre este tipo de afirmaciones.

Ademas, este tipo de homogenizacion de las mujeres aplana y obvia, a veces de manera interesada, las
diferencias de clase/racializacion. La violencia que sufren las mujeres de clase media y alta puede ser
fundamentalmente de caracter machista, lo que hace que se ignoren otro tipo de violencias policiales,

economicas o sistémicas que reciben otras mujeres que estan mas abajo. Si tomamos todos los tipos de

violencia, en particular la econémica, vemos muchas mujeres que ejercen y permiten que se ejerzan
violencias sobre aquellos hombres y mujeres con los que mantienen una relacion de poder o de dominio.
Basta recordar la posicion de muchas feministas que apoyaron la colonizaciéon o las guerras
nacionalistas, pero también hoy a las que niegan hoy la libertad de movimiento a las personas que huyen
de situaciones de guerra y hambre. Con respecto a los ninos, senalaba también bell hooks: “Las
pensadoras feministas reformistas con frecuencia retratan a las mujeres inica y exclusivamente como

victimas [...] El hecho de que también algunas mujeres ejerzan violencia sobre los nifios y nifias no se
resalta igual, ni se percibe como otra expresion de la violencia patriarcal”.

Esta identificaciéon de las mujeres con la victima tiene ademas efectos muy negativos para nuestra
liberacion. La posicion de victima afirma una situacion de vulnerabilidad desde la que se exige
proteccion del Estado y no puede ser el lugar desde donde construir autodefensa colectiva. La figura
absoluta de “victima” parece negar que las victimas de una violencia pueden ejercer otras violencias en
otros casos y circunstancias y crean una posicion de bondad absoluta, que refuerza las atribuciones
clasicas a la feminidad.

A dia de hoy, hay muchas mujeres se creen mds bondadosas, cuidadoras
y altruistas que “los hombres” 'y estdn orgullosas de ello

Parece que muchas mujeres han aceptado de forma poco critica esta atribucion de “estar del lado del
bien” que les atribuye la posicion de “potencial” victima de violencias. A dia de hoy, hay muchas mujeres
se creen mas bondadosas, cuidadoras y altruistas que “los hombres” y estan orgullosas de ello. Es una

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!


https://zonaestrategia.net/la-hegemonia-de-la-clase-media-en-el-ultimo-ciclo-feminista/
https://zonaestrategia.net/la-hegemonia-de-la-clase-media-en-el-ultimo-ciclo-feminista/
https://traficantes.net/libros/el-feminismo-es-para-todo-el-mundo

trampa bien descrita por los feminismos desde el siglo XIX ya que es la base del “angel del hogar” que
sirvio para justificar la division sexual del trabajo donde la mujer seria asociada a los cuidados -no
pagados-. Esta ha sido también la base de estereotipos sobre una afectividad o sexualidad diferencial: la
“superioridad moral de las mujeres” frente a las pulsiones de los “hombres”.

La socializacion en los mandatos de género femeninos en torno al cuidado, en la matriz capitalista y
heterosexual en la que vivimos, produce, tal y como describe Amaia Orozco una “ética reaccionaria del
cuidado™ “una ética de inmolacion y sacrificio que da lugar a sujetos dafiados; una ética que solo se
preocupa por el bienestar en los estrechos margenes de la familia; y una ética que solo sirve para acallar
el conflicto capital-vida”, como dice Amaya Orozco. No podemos aceptar acriticamente lo que se

presenta como virtudes comunes que refuerzan los mandatos de género impuestos, injustos en cuanto a

su distribucion y efectos. Si es que se quiere poner en valor atributos tradicionalmente asignados a las
mujeres que nos parecen positivos para alimentar un orden mas justo, es imprescindible
desesencializarlos y complejizarlos. La “mujer victima que necesita proteccion”, la “buena mujer” y la
“madre abnegada” son también hijas sanas del patriarcado.

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!


https://traficantes.net/libros/subversi%C3%B3n-feminista-de-la-econom%C3%ADa
https://lavillana.org/la-deriva-neoliberal-de-los-cuidados-apuntes-para-una-revision-critica-de-los-cuidados-en-los-espacios-colectivos/
https://lavillana.org/la-deriva-neoliberal-de-los-cuidados-apuntes-para-una-revision-critica-de-los-cuidados-en-los-espacios-colectivos/

