
Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

¿Los hombres son violadores en
potencia? Esencialización y
mandatos de género
Posted on 5 de septiembre de 2024 by Colectivo Cantoneras

Este artículo surge en relación al debate que se ha abierto tras la afirmación de la influencer  Júlia
Salander de que “todos los hombres son violadores en potencia”, en el pódcast El sentido de la birra.

Los feminismos han luchado toda su historia por deshacer los determinantes de sexo-género y por ello
cabe reflexionar sobre el uso de identidades esencializadas como “los hombre son”, sea por cuestiones
biológicas o socialización. Defendemos que “las mujeres” no son, ni siquiera de forma potencial, nada,
porque eso sería asignarles una esencia transhistórica y transcultural. En los debates existentes se ha
negado  la  asignación  biologicista,  de  nacimiento,  basada  en  los  genitales,  y  se  ha  aludido  a  la
socialización en sistemas patriarcales como elemento común a todos los “hombres”. Pero, aun así, “los
hombres son algo en potencia” establece una identidad común basada en el hecho de “ser” –en vez de
identificarse, adscribirse o estar socializados como hombres–; y en la preexistencia del sujeto sobre la
acción –“los hombres violan”, en vez de “aquellos que violan son hombres”–. En línea con la idea de que
son los mandatos de género y su performatividad los que dan existencia a los géneros, los hombres “se
hacen” de la misma manera que las mujeres. Múltiples poderes nos enseñan que debemos ser de ciertas
maneras según los dos sexos que esos mismos poderes han determinado.

Si se quiere señalar la socialización impuesta a los leídos como hombres desde su nacimiento, se puede
hablar de “mandatos de masculinidad” y “masculinidades”, que además permiten identificar distintos
sistemas patriarcales y no de un patriarcado transhistórico y transcultural, ya que hablamos de modelos
de feminidad y no decimos “las mujeres son” (¿o es que también se afirma que “las mujeres son en
potencia” algo?).

Nos parece que este caso refleja asunciones del feminismo actual y que
nos llevan de vuelta a una esencialización de hombres y mujeres por la
vía cultural

Nos parece que este caso refleja en buena medida asunciones que se van asentando en el feminismo
actual y que nos llevan de vuelta a una esencialización de hombres y mujeres por la vía cultural. Esto
sería equiparable al racismo hegemónico donde “los musulmanes son malísimos, pero no por motivos
raciales, sino por su cultura”. Así, “los hombres serían agresivos y egoístas (incluso sin el “en potencia”)
y,  por contraste,  las  “mujeres”,  siempre dulces,  abnegadas y entregadas.  Asumir las  virtudes de la
feminidad tradicional no parece muy liberador.

1. Los hombres y los mandatos de género



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

“Los hombres son en potencia” diluye también las diferencias entre los leídos y autoidentificados como
hombres. ¿Todos los hombres negros son (en potencia) violadores? ¿O más bien los blancos ricos, o los
blancos pobres también? ¿A qué edad se empieza a ser un violador en potencia? ¿Y los hombres trans
son en potencia violadores? ¿Los refugiados? ¿Los hombres gazatíes bajo las bombas? ¿O todos los
hombres-padres, hombres-abuelos y hombres-tíos? Incluso, ¿se es violador para toda la vida, una vez
cometida una violación?

Si partimos de que la violación es una expresión de una relación de
poder, no todos los hombres tienen el mismo poder ni entre ellos ni
respecto a todas las mujeres

En el caso de que aceptásemos la premisa de la potencialidad de los hombres como agresores, habría
que  señalar  que  no  todos  los  leídos  y  autoidentificados  como  hombres  deberían  considerarse
igualmente potenciales violadores. Porque, si partimos de que la violación es una expresión de una
relación de poder, no todos los hombres tienen el mismo poder ni entre ellos ni respecto a todas las
mujeres. Y si consideramos que violación es un ejercicio de demostración de virilidad respecto al resto
de hombres y de la sociedad, un acto de poder, tampoco todos los autoidentificados como hombres
buscan el reconocimiento social a través de ese tipo de virilidad. Como señala la antropóloga, Rita Laura
Segato, las violaciones no van de sexo y no son una cuestión interpersonal, están estrechamente ligadas
con el poder y la obediencia a los mandatos sociales de género.

Los mandatos de género aprietan pero no nos determinan, y la idea de determinación, en cualquier
grado, es opuesta a los objetivos feministas de liberación. Los hombres no son en potencia, sino que los
sistemas patriarcales socializan en mandatos de masculinidad que se centran en la autoridad de los
leídos como hombres –sobre las leídas como mujeres–, impuesta si hace falta por la violencia.

Si lo reducimos a una cuestión de sexo-género estamos simplificando
peligrosamente todas las situaciones de violencia estructural

Pero en muchos contextos hay otras relaciones de poder más determinantes que las de sexo-género: las
basadas en la clase, pero también en la raza, etnicidad, procedencia, diversidad funcional, salud mental…
Podemos decir que en toda situación de desigualdad, el polo con poder puede hacer abuso del mismo:
un empleador sobre su empleada, un policía respecto a una persona en situación irregular, un adulto en
relación  a  un  menor,  un  cuidador  sobre  la  persona  que  atiende  (y  también  las  mujeres  en  esas
posiciones respecto a sus empleados o empleadas, personas sin papeles, personas cuidadas…). Si lo
reducimos a una cuestión de sexo-género estamos simplificando peligrosamente todas las situaciones
de violencia estructural, y por lo tanto, las propuestas que podamos hacer desde este paradigma dejarán
fuera muchas de estas violencias. Entonces, parece que las mujeres, para defendernos de las violaciones,
tendremos que protegernos de todos los hombres, en vez de poner el foco en primer lugar en luchar por
la autonomía económica y social que nos permita abolir las situaciones de violencia en las que nos

https://traficantes.net/libros/la-guerra-contra-las-mujeres
https://traficantes.net/libros/la-guerra-contra-las-mujeres


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

encierra la pobreza y la desigualdad, el ámbito laboral y el racismo.

En  segundo  lugar,  no  todos  los  autoidentificados  como  hombres  se  adscriben  al  mandato  de
masculinidad dominante,  entre  ellos,  de  forma más que notoria,  las  disidencias  sexuales.  Además,
señalar el  peso de los mandatos sociales no puede eclipsar la agencia colectiva que tenemos para
impugnarlos, de hecho tiene más valencia política decir “la mayoría de hombres no violan a pesar de los
mandatos  patriarcales”  que esencializan y  homogenizan a  un grupo por  el  mandato  al  que  se  ve
sometidos.  Con esta frase,  de todas las posibilidades de acción que tienen los hombres se escoge
resaltar una destinada a definirlos, es decir, a encasillarlos en el imaginario como agresores.

Parece también que hablar de “sometimiento” a la masculinidad es invisibilizar los “privilegios” que se
supone que tienen asociados. Pero tenemos que despatriarcalizar y descolonizar también esa idea de
privilegio masculino. Ejerciendo violencia sobre otros, nos deshumanizamos, como dijo Aimé Césaire, “ni
todos los bienes del mundo pueden ocultar la podredumbre de aquellos que abusan de su poder”. Por
mucho dolor que infrinjan, esas posiciones no son privilegiadas ni deben ser reconocidas como tales. Lo
primero que tenemos que hacer es dejar de llamarlas privilegios como si tuvieran algo bueno. Vivir
abusando de la posición y el poder social que se tiene, ha de ser colocado en el imaginario social como
algo deleznable. Compensar una vida de mierda con poder sobre otros grupos tampoco es un privilegio,
es una trampa.

Si queremos abolir el género, no tiene sentido que el feminismo no se preocupe por la mitad de la
población que es  leída  como “hombre”  desde su  nacimiento.  Los  hombres  importan mucho a  las
feministas y no por la violencia que puedan ejercer, sino porque les necesitamos como compañeros en la
impugnación del sistema abusivo en que vivimos.

La masculinidad hegemónica también es perjudicial para los leídos o
autoidentificados como hombres

La masculinidad hegemónica también es perjudicial para los leídos o autoidentificados como hombres.
Entre otros efectos dañinos, en la niñez y la adolescencia se les exige cumplir con lo que se espera de los
“hombres”, lo que desemboca en que asumen más situaciones de riesgo –ya sea en cuestión de consumo
de drogas, conducción peligrosa o exposición a peligros–, también son asesinados y matan en mayor
medida y suponen también la mayoría de encarcelados; y una parte de los que son socializados en esta
masculinidad  tradicional  tienen  vidas  afectivas  muy  limitadas,  o  con  ansiedad  permanente  por
demostrar su valía / virilidad.

Porque si esencializamos y homogeneizamos a los hombres, no estamos afrontando los modelos de
masculinidad,  diversos  que  ya  se  están  produciendo.  Ya  se  están  produciendo  disidencias  de  la
masculinidad hegemónica y las necesitamos. Ni siquiera masculinidades perfectamente antipatriarcales,
como a veces parece que se exige –aunque en el caso de las mujeres al menos hayamos debatido sobre
la posibilidad de ser “malas feministas”–. Necesitamos traidores al orden patriarcal de muchos tipos.

2. “Las mujeres” y las trampas de la victimización

https://www.akal.com/libro/discurso-sobre-el-colonialismo_33757/
https://ctxt.es/es/20240201/Firmas/45388/nuria-alabao-feminismo-hombres-identidades-clase-sexo-genero.htm
https://ctxt.es/es/20240201/Firmas/45388/nuria-alabao-feminismo-hombres-identidades-clase-sexo-genero.htm


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Esencializar y homogeneizar a los hombres tiene además el efecto de esencializar y homogeneizar a las
“mujeres”. Atribuimos características a un grupo a partir de un binarismo, lo que implica definir al otro
por oposición. Si se afirma que “los hombres son violadores en potencia” se establece que “todas las
mujeres son víctimas en potencia”.

El racismo culturalista en el que vivimos debe alertarnos sobre este tipo
de afirmaciones

Aunque  se  base  en  motivos  culturales,  de  socialización,  no  deja  de  ser  menos  peligrosa  porque
homogeniza  grupos  enteros,  como  cuando  se  utiliza  un  mecanismo  parecido  en  el  caso  de  los
musulmanes o los gitanos en España, de los negros en EEUU y Brasil, crecidos en los guetos o favelas, o
de los indígenas en Mexico o Bolivia. La pertenencia a un grupo se convierte en un absoluto del que es
imposible escapar: el otro radical, inasimilable, que solo puede ser expulsado –o cuando se lleva al límite,
exterminado–. El racismo culturalista en el que vivimos debe alertarnos sobre este tipo de afirmaciones.

Además, este tipo de homogenización de las mujeres aplana y obvia, a veces de manera interesada, las
diferencias de clase/racialización. La violencia que sufren las mujeres de clase media y alta puede ser
fundamentalmente de carácter machista, lo que hace que se ignoren otro tipo de violencias policiales,
económicas o sistémicas que reciben otras mujeres que están más abajo. Si tomamos todos los tipos de
violencia, en particular la económica, vemos muchas mujeres que ejercen y permiten que se ejerzan
violencias sobre aquellos hombres y mujeres con los que mantienen una relación de poder o de dominio.
Basta  recordar  la  posición  de  muchas  feministas  que  apoyaron  la  colonización  o  las  guerras
nacionalistas, pero también hoy a las que niegan hoy la libertad de movimiento a las personas que huyen
de situaciones  de  guerra  y  hambre.  Con respecto  a  los  niños,  señalaba  también  bell  hooks:  “Las
pensadoras feministas reformistas con frecuencia retratan a las mujeres única y exclusivamente como
víctimas […] El hecho de que también algunas mujeres ejerzan violencia sobre los niños y niñas no se
resalta igual, ni se percibe como otra expresión de la violencia patriarcal”.

Esta identificación de las mujeres con la víctima tiene además efectos muy negativos para nuestra
liberación.  La  posición  de  víctima  afirma  una  situación  de  vulnerabilidad  desde  la  que  se  exige
protección del Estado y no puede ser el lugar desde donde construir autodefensa colectiva. La figura
absoluta de “víctima” parece negar que las víctimas de una violencia pueden ejercer otras violencias en
otros casos y circunstancias y crean una posición de bondad absoluta, que refuerza las atribuciones
clásicas a la feminidad.

A día de hoy, hay muchas mujeres se creen más bondadosas, cuidadoras
y altruistas que “los hombres” y están orgullosas de ello

Parece que muchas mujeres han aceptado de forma poco crítica esta atribución de “estar del lado del
bien” que les atribuye la posición de “potencial” víctima de violencias. A día de hoy, hay muchas mujeres
se creen más bondadosas, cuidadoras y altruistas que “los hombres” y están orgullosas de ello. Es una

https://zonaestrategia.net/la-hegemonia-de-la-clase-media-en-el-ultimo-ciclo-feminista/
https://zonaestrategia.net/la-hegemonia-de-la-clase-media-en-el-ultimo-ciclo-feminista/
https://traficantes.net/libros/el-feminismo-es-para-todo-el-mundo


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

trampa bien descrita por los feminismos desde el siglo XIX ya que es la base del “ángel del hogar” que
sirvió para justificar la división sexual del trabajo donde la mujer sería asociada a los cuidados –no
pagados–. Esta ha sido también la base de estereotipos sobre una afectividad o sexualidad diferencial: la
“superioridad moral de las mujeres” frente a las pulsiones de los “hombres”.

La socialización en los mandatos de género femeninos en torno al cuidado, en la matriz capitalista y
heterosexual en la que vivimos, produce, tal y como describe Amaia Orozco una “ética reaccionaria del
cuidado”: “una ética de inmolación y sacrificio que da lugar a sujetos dañados; una ética que solo se
preocupa por el bienestar en los estrechos márgenes de la familia; y una ética que solo sirve para acallar
el  conflicto capital-vida”,  como dice Amaya Orozco.  No podemos aceptar  acríticamente lo  que se
presenta como virtudes comunes que refuerzan los mandatos de género impuestos, injustos en cuanto a
su distribución y efectos. Si es que se quiere poner en valor atributos tradicionalmente asignados a las
mujeres  que  nos  parecen  positivos  para  alimentar  un  orden  más  justo,  es  imprescindible
desesencializarlos y complejizarlos. La “mujer víctima que necesita protección”, la “buena mujer” y la
“madre abnegada” son también hijas sanas del patriarcado.

https://traficantes.net/libros/subversi%C3%B3n-feminista-de-la-econom%C3%ADa
https://lavillana.org/la-deriva-neoliberal-de-los-cuidados-apuntes-para-una-revision-critica-de-los-cuidados-en-los-espacios-colectivos/
https://lavillana.org/la-deriva-neoliberal-de-los-cuidados-apuntes-para-una-revision-critica-de-los-cuidados-en-los-espacios-colectivos/

