
Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Leopoldina Fortunati: «El Estado es
uno de los brazos que usa el capital
para introducirse en la esfera de la
reproducción»
Posted on 16 de marzo de 2024 by Álvaro Briales

Leopoldina Fortunati con Mariarosa Dalla Costa en una movilización de la campaña del Salario para el
trabajo doméstico en los años setenta.

El arcano de la reproducción. Amas de casa, prostitutas, obreros y capital (Traficantes de Sueños, 2019)
ha sido considerada una de las mejores obras para el estudio de la reproducción social. Publicado por
primera vez en 1981,  Leopoldina Fortunati,  propuso una profunda crítica feminista a las categorías
marxistas. En el centro de la discusión, se encontraba el trabajo de reproducción y cómo éste, realizado
mayoritariamente por mujeres, ha sido objeto de una continuada desconsideración por parte de la
propia tradición marxista. A partir de estas premisas, Fortunati explora la doble figura de la mujer como
obrera del  hogar  y  secundariamente como obrera del  sexo,  ambas en posición subordinada y  sin
embargo crucial para la reproducción presente de la fuerza de trabajo masculina y futura en el marco de

https://traficantes.net/libros/el-arcano-de-la-reproduccion


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

la familia capitalista. La acumulación de capital se muestra así como un proceso complejo que requiere
para su realización no únicamente el trabajo de la fábrica, sino también una explotación completa del
trabajo femenino.

Entre el solucionismo tecnológico y la externalización del trabajo
doméstico

Quería preguntarte sobre los debates respecto al ahorro de trabajo doméstico, tanto por el papel que
pueda tener la tecnología en ello como por quién podría ahorrarse —o no— tareas por externalizar ese
trabajo doméstico.

Pagar el trabajo doméstico no es una solución, porque la empleada de hogar no puede cuidar a su propia
familia, de sus propios niños, de las personas mayores… Además, el reparto dentro de la pareja tampoco
es una verdadera solución, aunque tácticamente esté bien, no puede ser un objetivo estratégico porque
no  podemos  acortar  la  jornada  laboral  prolongando  la  jornada  laboral  de  otra  persona.  Además,
externalizar el trabajo doméstico es caro, podemos llevar nuestra ropa a la lavandería, comprar comida
ya cocinada, pero eso es muy costoso con los salarios actuales.

Quizás  el  crecimiento de  los  pedidos  de  comida a  domicilio  también sea  una consecuencia  del
movimiento feminista…

En una familia proletaria puedes encargar comida una vez a la semana como máximo, pero es algo caro.
Sobre  esto  he  investigado:  si  las  tecnologías  pueden  resolver  algo  y  ayudar  a  las  mujeres.  Los
electrodomésticos  pudieron  reducir  el  tiempo  del  trabajo  de  hogar  para  algunas  tareas,  ¡pero  la
estructura del trabajo del hogar es tan flexible! Como no tiene un horario rígido, potencialmente se
puede extender a las veinticuatro horas. Cuando tienes una criatura y tienes que levantarte cuatro veces
por la noche prácticamente no tienes límites. Así que este trabajo es muy flexible, muy extensible… Por
ejemplo, la lavadora pudo reducir algunas tareas, pero mientras tanto se sumaron otras: llevar a los
niños a hacer deporte, a música… Como no es un trabajo estructurado y socialmente negociado, es el
espacio en el que el desarrollo del capital elabora continuamente un montón de nuevas tareas. En
cualquier caso, aunque fueran útiles para reducir algunas tareas sueltas, desde mi punto de vista estas
tecnologías son tóxicas porque prolongan la jornada laboral.

Los smartphones, quieres decir, ¿o las tecnologías digitales?

Smartphones, ordenadores…. La robótica va en esa dirección. Por ejemplo, hemos estudiado la Roomba
[aspiradora robótica], y en primer lugar, el problema no es que reduzca trabajo sino que tú tienes que
trabajar para la Roomba, en el sentido de que debes preparar la habitación, no se puede chocar con
cables, sillas, alfombras… El tiempo también para entenderla, estudiar cómo funciona, mantenerla…

Y luego hay Roombas más inteligentes que otras, ¿no? Que son más caras… Pero el punto es que, la
lavadora, o la Roomba u otras tecnologías incluso si suponemos que podrían liberar tiempo de trabajo
doméstico, ese tiempo extra a menudo no sirve para tener más tiempo libre sino para poder trabajar
más en el mercado.

Por ejemplo, ahora decimos que la reducción de la tasa de natalidad es en realidad un comportamiento
de rechazo del trabajo en el hogar, porque teniendo un hijo reduces el trabajo respecto a si tienes tres.



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Pero el tiempo que las mujeres ahorran por la reducción del número de hijos, o el dinero, no lo utilizan
para ellas mismas sino que lo invierten en sus hijos, o en el hijo único que tuvieron.

¿Qué puedes decirnos sobre la institución familiar y las transformaciones en el trabajo doméstico?
¿Cómo nos seguimos imaginando las familias? En España en la actualidad solo uno de cada tres
hogares se corresponde con esta forma familia fordista o nuclear —una pareja y algún/os hijo/s—,
aproximadamente seis millones de hogares sobre un total de 18 millones, una cifra que además, está
disminuyendo. En El Arcano de la reproducción dices que esa forma de familia es necesaria para el
capital pero en realidad están aumentando mucho los hogares unipersonales o de una madre con
algún hijo.

En El Arcano también dije que la familia y la fábrica morirían. En Italia sólo el 20% son familias nucleares,
y el 80% son familias de otro tipo. Cuando el Instituto Nacional de Investigación organizó el censo fue
una pesadilla para ellos, por las categorías… “¿En qué tipo de familia vive usted?” ¡Ahora hay 30!

Sí, aquí la categoría «otros» también está aumentando mucho.

Sí, ahora utilizan: pareja sin hijos, pareja con hijos, familia monoparental —hombres o una mujer con
hijos—,  solteras  o  personas  que  viven  solas,  y  luego familias  mixtas,  donde incluyen una  enorme
cantidad de formas, dos hombres y una mujer, dos mujeres y un hombre, con padres o madres, sin
padres o madres, con o sin amistades, abuelos con los niños…

Y también la fábrica murió. El número de obreros de fábrica está disminuyendo, y en realidad la fábrica
se expandió a la familia porque incorporó la lógica y la organización de la fábrica. Vimos con el COVID
cómo la casa se ha convertido en una verdadera fábrica: madres y padres teletrabajaban desde casa, las
criaturas hacían tele-enseñanza… Fue una gran experimentación.

Crisis de reproducción, biopolítica de poblaciones y el Estado

Asistimos a un renacimiento de los discursos feministas de crítica y abolición de la familia, pero
cuando ves las cifras, la principal oposición no es entre “formas comunitarias o postfamiliares de
reproducción social” y la forma-familia, sino entre la forma-familia y la forma individual de vivir,
porque lo que está aumentando es el hogar individual de manera hegemónica. Por ejemplo, desde el
punto  de  vista  de  la  arquitectura  las  viviendas  son  más  pequeñas.  ¿Solo  la  forma-familia  es
importante para el capital o el capital está construyendo formas de reproducción social mucho más
individualistas?

No, no. Para el capital todo esto es un desastre porque la crisis de la reproducción es enorme. Nada
funciona en la esfera de la reproducción: la natalidad no funciona, el trabajo reproductivo no funciona, la
familia no funciona, las relaciones sociales no funcionan, la educación no funciona. Para el capital esto
es realmente un gran problema de productividad, porque por supuesto si trabajas para un grupo de
personas tu trabajo es muy productivo para el capital, pero si trabajas solo para ti es mucho menos
productivo. Y también es una cuestión de control y conocimiento del comportamiento de la población.

Hablemos del Estado, porque el Estado es siempre uno de los brazos del capital para introducirse en la
esfera de la reproducción. Por ejemplo, ¿es posible que en Estados Unidos no sepan cuántos habitantes
hay? Saben que hay millones de inmigrantes ilegales, pero ¿cuántos? Es muy importante que un Estado

https://traficantes.net/libros/abolir-la-familia


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

lo  sepa.  Y esto pasa también en Europa.  Italia  no lo sabe muy bien,  España tampoco.  Porque los
movimientos de población son una zona gris para el Estado. Tampoco son capaces de entender las
nuevas formas de las familias porque cambian también muy rápidamente, en una u otra dirección.
¿Cómo  puedes  controlar  el  cuerpo  social  si  no  conoces  estos  parámetros  fundamentales?  Como
Foucault nos enseñó, se trata del biopoder. No tienes ninguna capacidad como Estado o como capital
para detener estos comportamientos. Intentan reforzar la reproducción, con el discurso de “Dios, patria
y familia”, pero eso tampoco funciona. Creo que como feministas podemos “criticar a la familia” y decir
lo que queremos hacer, pero antes debemos leer los comportamientos sociales, porque estos nos dicen
mucho de dónde la gente y las mujeres quieren ir realmente.

Como vivir cada vez más una persona sola o no hacerlo en la forma-pareja….

Ahora está mezclado. Hay un 20% de familias nucleares, que está disminuyendo. ¿Pero por qué? Porque
la relación entre hombres y mujeres no funciona. Y la primera razón por la que la gente se separa es
porque el hombre no colabora, no comparte el trabajo doméstico. El reparto del trabajo doméstico es un
objetivo táctico, claro, pero si no compartes, como mujer estás muerta, porque con el trabajo doméstico
más el trabajo de mercado…

En  España,  las  madres  con  un  solo  hijo  son  aproximadamente  el  90%  del  total  de  hogares
monoparentales, y tienen la vida muy difícil.

También vale la pena subrayar el coste para las mujeres con hijos que se divorcian o se separan del
marido, que corren el riesgo de empobrecerse inmediatamente, de bajar al umbral de la pobreza. Pero a
menudo igualmente se separan, porque está claro que la relación con los hombres es insostenible para
ellas.



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Los conceptos de Marx en la política feminista

En tus intervenciones hablas mucho de los conceptos de El Capital especialmente, y de la crisis del
marxismo en los 90, especialmente tras la crisis financiera de 2008 parece haber un gran revival de
estas teorías. A menudo se repite una crítica que dice “Marx no resolvió todos los problemas del
mundo”, y por supuesto no lo hizo, pero ¿crees que es útil utilizar estos conceptos a día de hoy?

Creo que el marxismo ortodoxo realmente está en crisis, no va a ninguna parte porque el mundo ha
cambiado. Creo que hay que usar a Marx como hicimos nosotras o como hizo el operaismo italiano, de
una manera innovadora, usando las categorías y cambiándolas. No puedes ignorar a Marx ni a esa
tradición, tiene muchos puntos valiosos. Lo que no se puede hacer es seguir replicandolo después de
200 años sin cambiar nada, y ahora una parte de la teoría de la reproducción social está volviendo a una
visión ortodoxa, para mí eso es incomprensible.

Muchas feministas italianas de los años 70,  como Maria Rosa Dalla Costa en Poder Femenino y
subversión social, tenían la estrategia de ensanchar las categorías de lo que es lo «productivo», la
«explotación» o el «valor» para incluir el trabajo históricamente feminizado. Aunque también hay
otros autoras y autores hoy en día que sostienen que tiene sentido distinguir entre esferas, por
ejemplo,  la  distinción  entre  explotación  (de  trabajo  asalariado)  y  apropiación  (de  trabajo  no
asalariado).

No me entusiasma ni me interesa realmente este tipo de trabajo académico, porque creo que lo que
hacemos intelectualmente tiene que estar siempre relacionado con la vida normal, la vida que vivimos.
Debemos obtener algo provechoso de lo que iniciamos y escribimos, de lo contrario es un puro ejercicio
intelectual. Es como la diferencia entre opresión y explotación: siempre es una forma de dividir a la
clase. ¿Sólo los asalariados son “explotados”, los demás son “apropiados”? ¿Qué significa esto? ¿Y esta
gente cómo ve a los países del sur donde el salario es una relación minoritaria? ¿No están “explotados”?
Creo que deberíamos ver estos problemas siempre desde un punto de vista militante. ¿Qué quieren
demostrar? ¿Para hacer qué? Tenemos que ser siempre conscientes del mundo, de las demandas, de las
urgencias de la gente en todo el mundo, y de sus luchas. También, creo que la lucha de las mujeres por
un Salario para el Trabajo doméstico es importante para Latinoamérica, África o Asia porque permite
situarnos en la experiencia de la reproducción, porque la producción de mercancías se presenta allí de
otra manera que es diferente a la que conocemos aquí.

Sí,  entiendo  que  es  un  debate  de  conceptualización  y  de  reconocimiento.  La  pregunta  es  qué
diferencias encuentras entre estrategias teóricas que afirman, distinguen o critican las nociones de
apropiación/explotación, productivo/improductivo, valor/no-valor…. y las estrategias políticas que
implican.

Como ya soy mayor atravesé este tipo de debates muchas veces, y la pregunta es: ¿para hacer qué? Esto
es lo que perdemos en el trabajo académico, el sentido de lo que estamos haciendo. Yo he estado
enseñando  en  la  universidad,  conozco  muy  bien  todos  esos  mecanismos…  Aunque  por  supuesto
criticamos la noción de valor, para mí está claro que las mujeres producimos valor. Pero aparte de esto,
si considerar al trabajo doméstico como productivo o improductivo no tuviese fuertes consecuencias
políticas, a mí no me interesaría en absoluto. El problema son las terribles consecuencias que todo esto
tiene en el nivel político. A las mujeres no se nos consideraba un “verdadero sujeto político” y bla bla bla,

https://soundcloud.com/traficantesdesue-os/sets/vidas-no-domesticadas


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

no formábamos parte de la “composición de clase”, así que estábamos completamente devaluadas como
potencial fuerza revolucionaria: esta era la cuestión, no las disquisiciones. Si ellos continuaban con sus
elucubraciones a mí me daba igual, nosotras teníamos que trabajar a nivel teórico básicamente por sus
consecuencias políticas. Así que la pregunta es ¿a dónde van todos estos análisis políticos? ¿Cuál es su
objetivo? ¿Qué quieren demostrar a la luz de la acción política?

El rechazo feminista del trabajo y la demanda de dinero
Sobre estas distinciones y sus consecuencias políticas, creo que en la tradición del feminismo italiano
está muy clara su relación con el rechazo y la crítica del trabajo, que es completamente opuesta con la
lógica de la afirmación del honor del trabajo. Y creo que tu libro es original por no afirmar “el trabajo”
en  general  —no  utilizas  el  concepto  antropológico  de  trabajo—  sino  que  utilizas  la  distinción
marxiana de la dualidad del trabajo —concreto y abstracto— que creo que puede abrir la posibilidad
de convertir el rechazo del trabajo en un movimiento político.

Al principio del movimiento feminista italiano tomamos esa decisión, porque muchas mujeres dijeron
¡basta!  a  la  cultura  masculina,  la  tradición  masculina,  la  teoría  masculina,  todo  lo  masculino… lo
rechazamos. Estábamos totalmente en desacuerdo con la afirmación del trabajo, así que asumimos la
tradición del rechazo del trabajo. Yo entendía por qué las mujeres llegaban a rechazar lo masculino, pero
no  compartía  esa  posición  ingenua  contra  lo  masculino.  Así  que  tomamos  todo:  Marx,  Tronti,  el
operaismo  italiano,  todo  lo  que  pudiese  ayudarnos  a  analizar  nuestra  situación.  Por  supuesto,  lo
utilizamos  cambiándolo,  innovando,  dando  forma  a  ese  instrumento  teórico  según  nuestras
necesidades, porque no habríamos ido a ninguna parte desde la concepción ortodoxa, pero sí,  nos
incluíamos en esa tradición de rechazo del trabajo.

En esta tradición del “rechazo del trabajo” no os centrabais en la demanda de “buenos empleos” o
“trabajo decente”, sino en la demanda de dinero.

Exacto. Esta sociedad está profundamente monetizada, y las mujeres no han sido monetizadas. Cuando
surgieron las diferentes olas feministas, se rechazaba el pedir dinero, porque las mujeres no utilizaban el
concepto de dinero, porque históricamente las mujeres nunca tocaban dinero, su dinero, utilizaban el
del marido. Había dificultades para que las mujeres entendieran esta estrategia, para ellas existía el
riesgo  de  ser  capturadas  por  la  lógica  masculina.  También  hay  que  decir  que  para  nosotras  era
importante la cuestión de la composición de clase. Siempre vimos a los hombres como posibles aliados
en la lucha, aliados necesarios, porque las mujeres solas no van a ninguna parte, los hombres solos no
van a ninguna parte. Teníamos la conciencia de que la clase es un concepto inclusivo, no exclusivo, así
que la lógica de “no queremos tener nada que ver con ellos”, no.

La cuestión del reparto del trabajo del hogar con los hombres, en un momento dado parecía ser la
estrategia, pero no, no lo era. Pero esto también es comprensible, como decía ayer, porque las mujeres
no tenían ninguna preparación, ninguna experiencia ni formación política, y ese era el sentido de El
Arcano:  construir  algo que pudiera  ser  capaz de dar  un instrumento sólido para  que las  mujeres
entendieran su situación.

¿Entonces ves más prioritaria la demanda de dinero desde el punto de vista de la independencia de
las mujeres?



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

El hombre va al mercado de trabajo y se representa a sí mismo como trabajador libre. Vende su fuerza
de trabajo y recibe dinero por el trabajo que hace. Esto implica la capacidad del hombre de tener una
independencia económica personal. Por supuesto, todo depende del capital en el sistema capitalista,
pero hay un margen, esta libertad del trabajador tiene esta característica: tener dinero da a las personas
una capacidad o potencialidad de expresar su voluntad. “Quiero comprarme un coche, me compro un
coche, quiero comprarme un televisor, pues me lo compro, quiero viajar, pues viajo». Marx habla de ello.
Todo eso dentro de los límites de tu salario, por supuesto no puedes hacer cualquier cosa. Debemos ser
trontianos, ver a la clase obrera como el motor del cambio social. En nuestra cultura, muchas cosas
buenas aunque tienen una cara capitalista, también tienen una cara de agencia de los trabajadores. Ellos
producían estos cambios sociales, pero las mujeres no podían. Así que las mujeres tienen la necesidad
prioritaria de tener dinero para ejercer esta voluntad: si tu marido es violento, tienes que tener tu
dinero para coger a los niños e irte lejos. Si no tienes este dinero, no puedes decidir nada sobre tu vida
personal. En este sentido, éramos mucho más dependientes, no sólo del capital sino también de los
hombres.

Entonces toda la lucha sobre la vivienda u otras formas de riqueza que son una forma de salario
indirecto, son importantes, pero necesitamos primero el salario directo. Como mujeres tenemos que
organizar una lucha muy fuerte sobre el dinero, con toda la gente que también esté en nuestra misma
condición.

Una versión extendida de esta entrevista salió en la Revista Sociología del Trabajo.


