
Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Las políticas de identidad como
herramienta de las mayorías
Posted on 11 de enero de 2025 by Uxía Beiras

Las  políticas  de  identidad  se  remonta  a  las  nuevas  organizaciones  de  grupos  revolucionarios  de
izquierdas proderechos civiles de los años 60 y 70. En un comienzo, este término buscaba visibilizar las
opresiones y violencias específicas que distintos grupos —personas negras, mujeres, estudiantes, el
antes denominado colectivo gay, etc.— sufrían bajo el capitalismo patriarcal imperialista. Según estas
perspectivas, dichas violencias no se limitaban al ámbito nacional, sino que trascendían los límites del
Estado-nación y permitían generar alianzas supranacionales. En los años 90, la académica y jurista
Kimberlé Crenshaw acuñó el término “interseccionalidad” para describir cómo la mujer negra, al ser
atravesada por las intersecciones del género y la raza/negritud, experimentaba una realidad social
específica  de  la  combinación  de  ambas  estructuras  opresivas.  Este  concepto  dio  visibilidad  a  las
vivencias y violencias experimentadas por las mujeres negras tanto dentro del movimiento feminista
como del movimiento por la liberación negra. A su vez, a finales de los 80, Peggy McIntosh introducía el
concepto del privilegio blanco para referirse a cómo ciertas identidades experimentaban facilidades
para obtener acceso a instituciones, sistemas y poder por el mero hecho de existir. Es decir, según
McIntosh entender el privilegio nos permitiría localizar experiencias individuales dentro de sistemas y
estructuras.

Actualmente, las políticas de identidad son una herramienta que
favorece a los discursos hegemónicos dentro de los movimientos de
liberación, estableciendo qué y quién puede opinar

Mi introducción al feminismo y a los discursos de justicia social en general fue a partir de dicha política
de identidad interseccional, la cual defiende que la praxis liberatoria más efectiva se organiza a través de
las identidades corporales y sociopolíticas del individuo y no a partir de teorías políticas o agendas
partidistas. Es decir, para liberarnos, necesitamos organizarnos por identidades sistémicas, ya que estas
son nuestro común denominador más robusto. Esta visión empezó a estructurar la organización de
movimientos activistas de izquierdas anglófonos en la primera mitad de 2010, ganando mayor relevancia
tras el movimiento #MeToo, especialmente después de 2018 y la pandemia. Sin embargo, el binarismo
de oprimido/opresor implícita en cada intersección, que en su momento ayudó a concienciar sobre las
dinámicas de poder derivadas de la socialización capitalista, hoy se utiliza como una forma de control.
Actualmente, las políticas de identidad son una herramienta que favorece a los discursos hegemónicos
dentro de los movimientos de liberación, estableciendo qué y quién puede opinar.

En  el  movimiento  feminista  hemos  invertido  mucho  tiempo  exacerbando  esta  visión  binaria  y
esencialista de oprimido/opresor. Aunque discursos como “todo hombre es un violador en potencia” o
“el miedo va a cambiar de bando” pretenden mostrar el carácter estructural de las violencias que sufren



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

las  mujeres,  estos  tienen  una  mirada  esencialista  que  construye  al  sujeto  hombre  como  emisor
inherente de violencia. Este abordaje ignora que las violencias patriarcales, aunque perpetradas en su
mayor  medida  por  hombres,  son  dinámicas  que  se  encuentran  en  todos  los  grupos  identitarios,
independientemente de su género.

Otro efecto de las políticas de identidad es la instrumentalización de la
figura del aliado como altavoz de los discursos hegemónicos dentro del
movimiento

Otro efecto de las políticas de identidad es la instrumentalización de la figura del aliado como altavoz de
los discursos hegemónicos dentro del  movimiento.  Durante mucho tiempo,  les  hemos dicho a los
hombres de nuestros círculos militantes que no tienen derecho a  tener opinión sobre temas que
interpelan al movimiento —hecho cognitivamente imposible, por cierto— ni tampoco a expresarla, ya
que eso sería machista en sí mismo. Si eres X no puedes hablar de Y; como si un hombre no pudiese
identificar conductas punitivas en un proceso feminista, como si un camarada no pudiese formarse una
opinión válida y reflexiva sobre la vertiente del feminismo con la que coincide o sobre cuáles encuentra
problemáticas. Esto ha implicado que muchos aliados no desarrollen opiniones propias ni interactúen de
manera activa con el pensamiento feminista más allá del ser un mero espectador pasivo. Además, hay
una tensión constante en la identidad aliada: apoya pero sé invisible; sé vocal, pero no destaques. Esta
dinámica se refuerza por la amenaza de castigo dentro de nuestros movimientos hacia quienes no
compartan las opiniones políticas de aquellas identidades consideradas más oprimidas. Sin embargo,
resulta  inviable,  ya  que  las  comunidades  identitarias  no  son  monolíticas,  sino  heterogéneas;  la
diversidad de opiniones dentro de ellas hace que estas lógicas sean insostenibles.

Por lo tanto, si la política de identidad impide al individuo privilegiado expresar una opinión que sea
contraria  a  otra  dentro  de  la  comunidad  oprimida,  solo  las  opiniones  que  respaldan  la  posición
mayoritaria serían válidas. Esta amenaza no busca proteger la agencia del colectivo oprimido frente a
posibles invisibilizaciones, sino que sirve para que la voz hegemónica utilice al aliado como megáfono de
sus propios discursos, dificultando un debate horizontal y democrático dentro del feminismo y demás
movimientos.

La figura del aliado se ha convertido en un ente acrítico que por miedo a
la cancelación actúa como vocero de las corrientes mayoritarias sin ser
alentado a desarrollar un verdadero pensamiento crítico feminista

El problema no es que algunos hombres se alineen con posturas mayoritarias, sino que la censura
punitiva que empapa a los movimientos feministas y de liberación, fomente que el aliado funcione como
portavoz aborregado del discurso hegemónico. Esto sucede por dos motivos: salvaguardar su propia
seguridad y credibilidad dentro del movimiento, y porque nunca ha sido alentado a desarrollar un
verdadero pensamiento crítico con lente feminista. Como resultado, la figura del aliado se ha convertido



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

en un ente acrítico que por miedo a la cancelación y a no ser considerado lo suficientemente puro o leal
a la causa, actúa como vocero de las corrientes mayoritarias sin ser alentado a desarrollar un verdadero
pensamiento crítico feminista.

No niego que el reimaginar el rol del aliado en los movimientos de liberación es un desafío en sí mismo.
Pero puede que un abordaje postidentitario, en el que nos organicemos alrededor de problemas que nos
atraviesen (aunque interseccionalmente) a todas, —como la falta de acceso a una vivienda digna, la
construcción de una fábrica de celulosa contaminante en nuestras tierras, la disparidad entre el salario
mínimo y el coste de vida en las ciudades, o la violencia policial en los barrios obreros— pueda ser un
buen punto de partida para volver a repensar cómo crear movimientos sociales que trasciendan esta
rigidez identitaria y encuentren comunalidades en un contexto global de catástrofe planetaria que,
aunque de forma diferenciada, nos afecta a todxs.


