Las politicas de identidad como
herramienta de las mayorias

Posted on 11de enero de 2025 by Uxia Beiras

Las politicas de identidad se remonta a las nuevas organizaciones de grupos revolucionarios de
izquierdas proderechos civiles de los afos 60 y 70. En un comienzo, este término buscaba visibilizar las
opresiones y violencias especificas que distintos grupos —personas negras, mujeres, estudiantes, el
antes denominado colectivo gay, etc.— sufrian bajo el capitalismo patriarcal imperialista. Segin estas
perspectivas, dichas violencias no se limitaban al ambito nacional, sino que trascendian los limites del
Estado-nacion y permitian generar alianzas supranacionales. En los afnos 90, la académica y jurista
Kimberlé Crenshaw acuii6 el término “interseccionalidad” para describir como la mujer negra, al ser
atravesada por las intersecciones del género y la raza/negritud, experimentaba una realidad social
especifica de la combinacion de ambas estructuras opresivas. Este concepto dio visibilidad a las
vivencias y violencias experimentadas por las mujeres negras tanto dentro del movimiento feminista
como del movimiento por la liberacion negra. A su vez, a finales de los 80, Peggy McIntosh introducia el
concepto del privilegio blanco para referirse a como ciertas identidades experimentaban facilidades
para obtener acceso a instituciones, sistemas y poder por el mero hecho de existir. Es decir, segun
McIntosh entender el privilegio nos permitiria localizar experiencias individuales dentro de sistemas y
estructuras.

Actualmente, las politicas de identidad son una herramienta que
favorece a los discursos hegemdnicos dentro de los movimientos de
liberacion, estableciendo qué y quién puede opinar

Mi introduccion al feminismo y a los discursos de justicia social en general fue a partir de dicha politica
de identidad interseccional, la cual defiende que la praxis liberatoria mas efectiva se organiza a través de
las identidades corporales y sociopoliticas del individuo y no a partir de teorias politicas o agendas
partidistas. Es decir, para liberarnos, necesitamos organizarnos por identidades sistémicas, ya que estas
son nuestro comin denominador mas robusto. Esta visién empezo6 a estructurar la organizacion de
movimientos activistas de izquierdas anglofonos en la primera mitad de 2010, ganando mayor relevancia
tras el movimiento #MeToo, especialmente después de 2018 y la pandemia. Sin embargo, el binarismo
de oprimido/opresor implicita en cada interseccion, que en su momento ayudo a concienciar sobre las
dinamicas de poder derivadas de la socializacion capitalista, hoy se utiliza como una forma de control.
Actualmente, las politicas de identidad son una herramienta que favorece a los discursos hegemonicos
dentro de los movimientos de liberacion, estableciendo qué y quién puede opinar.

En el movimiento feminista hemos invertido mucho tiempo exacerbando esta vision binaria y
esencialista de oprimido/opresor. Aunque discursos como “todo hombre es un violador en potencia” o
“el miedo va a cambiar de bando” pretenden mostrar el caracter estructural de las violencias que sufren

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!



las mujeres, estos tienen una mirada esencialista que construye al sujeto hombre como emisor
inherente de violencia. Este abordaje ignora que las violencias patriarcales, aunque perpetradas en su
mayor medida por hombres, son dindmicas que se encuentran en todos los grupos identitarios,
independientemente de su género.

Otro efecto de las politicas de identidad es la instrumentalizacion de la
figura del aliado como altavoz de los discursos hegemdnicos dentro del
movimiento

Otro efecto de las politicas de identidad es la instrumentalizacion de la figura del aliado como altavoz de
los discursos hegemonicos dentro del movimiento. Durante mucho tiempo, les hemos dicho a los
hombres de nuestros circulos militantes que no tienen derecho a tener opinién sobre temas que
interpelan al movimiento —hecho cognitivamente imposible, por cierto— ni tampoco a expresarla, ya
que eso seria machista en si mismo. Si eres X no puedes hablar de Y; como si un hombre no pudiese
identificar conductas punitivas en un proceso feminista, como si un camarada no pudiese formarse una
opinion valida y reflexiva sobre la vertiente del feminismo con la que coincide o sobre cuales encuentra
problematicas. Esto ha implicado que muchos aliados no desarrollen opiniones propias ni interactiien de
manera activa con el pensamiento feminista mas alla del ser un mero espectador pasivo. Ademas, hay
una tension constante en la identidad aliada: apoya pero sé invisible; sé vocal, pero no destaques. Esta
dinamica se refuerza por la amenaza de castigo dentro de nuestros movimientos hacia quienes no
compartan las opiniones politicas de aquellas identidades consideradas mas oprimidas. Sin embargo,
resulta inviable, ya que las comunidades identitarias no son monoliticas, sino heterogéneas; la
diversidad de opiniones dentro de ellas hace que estas logicas sean insostenibles.

Por lo tanto, si la politica de identidad impide al individuo privilegiado expresar una opinién que sea
contraria a otra dentro de la comunidad oprimida, solo las opiniones que respaldan la posicion
mayoritaria serian validas. Esta amenaza no busca proteger la agencia del colectivo oprimido frente a
posibles invisibilizaciones, sino que sirve para que la voz hegemonica utilice al aliado como megafono de
sus propios discursos, dificultando un debate horizontal y democratico dentro del feminismo y demas
movimientos.

La figura del aliado se ha convertido en un ente acritico que por miedo a
la cancelacion actiia como vocero de las corrientes mayoritarias sin ser
alentado a desarrollar un verdadero pensamiento critico feminista

El problema no es que algunos hombres se alineen con posturas mayoritarias, sino que la censura
punitiva que empapa a los movimientos feministas y de liberacion, fomente que el aliado funcione como
portavoz aborregado del discurso hegemonico. Esto sucede por dos motivos: salvaguardar su propia
seguridad y credibilidad dentro del movimiento, y porque nunca ha sido alentado a desarrollar un
verdadero pensamiento critico con lente feminista. Como resultado, la figura del aliado se ha convertido

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!



en un ente acritico que por miedo a la cancelacion y a no ser considerado lo suficientemente puro o leal
a la causa, acttia como vocero de las corrientes mayoritarias sin ser alentado a desarrollar un verdadero
pensamiento critico feminista.

No niego que el reimaginar el rol del aliado en los movimientos de liberacion es un desafio en si mismo.
Pero puede que un abordaje postidentitario, en el que nos organicemos alrededor de problemas que nos
atraviesen (aunque interseccionalmente) a todas, —como la falta de acceso a una vivienda digna, la
construccién de una fabrica de celulosa contaminante en nuestras tierras, la disparidad entre el salario
minimo y el coste de vida en las ciudades, o la violencia policial en los barrios obreros— pueda ser un
buen punto de partida para volver a repensar cOmo crear movimientos sociales que trasciendan esta
rigidez identitaria y encuentren comunalidades en un contexto global de catastrofe planetaria que,
aunque de forma diferenciada, nos afecta a todxs.

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!



