
Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

“La noción de Europa que
conocemos hoy fue un producto del
colonialismo”: Ashley J. Bohrer.
Posted on 16 de junio de 2025 by Laure Vega

Ashley J. Bohrer es docente de Estudios de Género y Paz en la Universidad de Notre Dame y tiene un
doctorado en Filosofía en la Universidad DePaul. Es reconocide en la academia por su libro recién
traducido  Marxismo  e  interseccionalidad.  Raza,  género,  clase  y  sexualidad  en  el  capitalismo
contemporáneo (Verso Libros, 2025). Publicado inicialmente en 2019, el trabajo de Bohrer busca ser una
herramienta de lucha para la militancia y los movimientos que combaten la explotación y la opresión en
todas sus formas, así como una contribución teórica para afilar la interseccionalidad como arma crítica
contra el sistema. Esta es, de hecho, la labor que realiza con los movimientos sociales que luchan por la
liberación interseccional y anticapitalista, entre ellos The Center for Jewish Nonviolence, Jewish Voice
for Peace y la sección de Chicago de Never Again Action.

En tu investigación tratas de comprender la compleja relación entre la opresión y el capitalismo,
especialmente dada la devastación que este último ha causado sobre los cuerpos de las mujeres y
personas racializadas. ¿Podrías profundizar en cómo la interseccionalidad, surgida como respuesta a
esta dinámica, ha influido en el activismo y la teoría de izquierdas? ¿Se qué manera crees que la
síntesis entre interseccionalidad y marxismo ofrece un marco sólido para analizar el capitalismo del
siglo XXI, y por qué, pese a las críticas a tu libro y el debate surgido al respecto, consideras esencial
que quienes se identifican con el materialismo histórico adopten esta perspectiva?

El capitalismo es un tipo específico de sociedad con una historia particular.  Y esa historia —y su
presente— está profundamente entrelazada con relaciones de dominación basadas en el género, la raza,
la sexualidad, la colonialidad y, por supuesto, la clase. La clase trabajadora, a lo largo del tiempo y en
distintos lugares, siempre ha estado formada por una diversidad de personas, unidas no solo por la
explotación, sino también por formas de opresión y expropiación que el capitalismo ha desplegado y
profundizado. No hay manera seria de explicar la dinámica de clase del capitalismo sin reconocer cómo
este sistema se apoya en la pertenencia a grupos y en la devaluación sistemática de amplios sectores de
la  población.  La  interseccionalidad  aporta  una  herramienta  poderosa  —aunque no la  única— para
integrar estas diferencias en el análisis marxista. En el libro sostengo que necesitamos recursos de
ambas tradiciones para entender mejor el mundo que habitamos y para construir comunidades capaces
de resistir y organizarse, que es, para mí, el objetivo último de todo esto. Siempre trato de orientarme
hacia aquello que puede servirnos en la lucha: creo que el análisis más poderoso, tanto por su capacidad
explicativa como por su fuerza estratégica, es el que logra captar al mismo tiempo el funcionamiento del
capitalismo y las formas de dominación social que siempre han estado entrelazadas en él.

En tu trabajo has señalado la importancia de la investigación realizada por mujeres como María
Lugones,  Sylvia Wynter o Sayak Valencia para entender el  capitalismo dentro del  marco de un
feminismo decolonial. ¿Qué lecciones podemos extraer de su teorización?

https://www.izquierdadiario.es/Marxismo-interseccionalidad-y-politica-de-coaliciones
https://zonaestrategia.net/clase-sexo-y-raza-mas-alla-de-un-enfoque-interseccional/
https://www.cambridge.org/core/journals/hypatia/article/abs/toward-a-decolonial-feminist-anticapitalism-maria-lugones-sylvia-wynter-and-sayak-valencia/71A108DB6EF9A517BC47E51AA8D90304


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Si bien todas ellas abordan el capitalismo desde una perspectiva única e irreductible, encontramos
ciertos puntos en común en sus análisis. Por ejemplo, para comprender el capitalismo en todas sus
formas afirman que necesitamos un marco teórico amplio y dinámico, capaz de captar las múltiples
intersecciones entre opresión y explotación. Es fundamental entender que el capitalismo no es un
fenómeno monolítico, sino una estructura en constante transformación, conformada por relaciones
contradictorias y múltiples configuraciones históricas.

Una teoría sólida del capitalismo no puede desligarse de su historia colonial y de su relación con el
sistema patriarcal. El capitalismo moderno no surgió únicamente en Europa como un fenómeno aislado,
sino que se configuró a través de la colonización, con prácticas racializadas y de género que fueron
esenciales en su expansión global. La separación entre teoría e historia, que es frecuente en ciertos
enfoques anticapitalistas, impide ver cómo las estructuras de poder coloniales y patriarcales siguen
operando actualmente. Solo una mirada decolonial y feminista nos permite comprender su complejidad
y proponer alternativas que no reproduzcan las mismas dinámicas de exclusión.

Además, el capitalismo no es simplemente un sistema impuesto desde arriba, sino un fenómeno que se
configura a través de prácticas, disputas y deseos. Por ejemplo, Valencia enfatiza que es fundamental
verlo como un sistema donde existen resistencias activas y donde los sujetos ejercen agencia. Desde una
perspectiva feminista, esto implica reconocer que las personas no solo sufren las consecuencias del
capitalismo, sino que también lo moldean con sus acciones, ya sea desafiándolo o reproduciéndolo.
Incorporar esta visión es clave para imaginar formas alternativas de organización social y económica.

¿Podrías explicar qué transformaciones o desarrollos clave se han dado en la obra de las pensadoras
feministas en las últimas cuatro décadas en relación con la influencia de Fanon?, ya que has escrito
ampliamente sobre ello.

Lo que encontramos en teóricas procedentes del autonomismo italiano, como Silvia Federici, Maria Rosa
Dalla Costa y Giovanna Franca Dalla Costa, es un análisis de la opresión de las mujeres en la sociedad
capitalista tardía que se entrecruza con la perspectiva de Fanon sobre la colonización. Para todas estas
pensadoras, la situación de las mujeres dentro de la economía doméstica se asemeja a la de las colonias
en el sistema colonial: son espacios de explotación necesarios para la acumulación capitalista, pero
invisibilizados dentro de la narrativa económica hegemónica.

Lo interesante es que, si bien hay diferencias entre ellas, todas utilizan un marco marxista para analizar
el capitalismo y el patriarcado como dos estructuras gemelas de dominación. En este sentido, Fanon
resulta fundamental porque nos ayuda a entender el capitalismo no solo como un sistema económico,
sino como una estructura de dominación racial y de género que sigue operando en la actualidad. Uno de
los aportes más significativos de este marco teórico es que rompe con la idea de una «experiencia
femenina» universal. Hace décadas, gran parte del feminismo se centraba en este elemento como si se
tratara de un todo homogéneo. Hoy entendemos que la lucha feminista no solo es una cuestión de
alcanzar reconocimiento o visibilización, sino de transformar las bases estructurales que sostienen la
desigualdad.

Además, como nos enseñaron los escritos de Fanon sobre la colonización, dentro de cualquier sistema
de opresión existen jerarquías y contradicciones. Esto es, no todas las mujeres viven el capitalismo de la
misma manera, y algunas incluso se benefician de la explotación de otras, optando por situarse en el

https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/1369801X.2014.996180
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/1369801X.2014.996180


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

lado de los opresores: aquellas que se benefician de la acumulación de capital a través del trabajo
doméstico  no  remunerado,  de  la  explotación  de  mujeres  racializadas  y  del  sistema  global  de
desigualdad. Fanon nos ayuda a abandonar la idea de una lucha homogénea y a pensar en términos de
estructuras y relaciones de poder más amplias.

¿Podrías profundizar en el estudio que has realizado sobre la necesidad de reconocer la vigilancia y el
control  de la  sexualidad de las personas pobres como un aspecto fundamental  de la  estructura
carcelaria del capitalismo, y cómo esta visión contribuye a la comprensión de la opresión?

La sexualidad y la clase social siempre han estado entrelazadas en la historia del capitalismo carcelario.
Las personas LGBTQ+ siguen siendo acosadas por la policía con una frecuencia mucho mayor que las
personas heterosexuales, y sufren violencia específica durante su encarcelamiento. Las personas queer
tienden a enfrentar mayores tasas de pobreza, rechazo familiar y participación en economías informales
y criminalizadas,  todo lo cual  se entrelaza con mayores tasas de precariedad y sometimiento a la
violencia  estatal.  Estas  condiciones  contemporáneas  tienen  su  origen  en  leyes  específicas  que
criminalizan las relaciones sexuales queer y la expresión de género no normativa. Incluso donde estas
leyes  han  sido  revocadas  o  derogadas,  vivimos  las  secuelas  generales  de  la  criminalización  de  la
identidad queer, que aún afecta a nuestras comunidades. En mi propio contexto, en Estados Unidos, nos
encaminamos rápidamente hacia la recriminalización de la vida y el amor queer, ya que la vigilancia del
género y la sexualidad está directamente ligada a la ideología del fascismo.

Por otro lado, ¿cómo ilumina tu análisis de los filósofos de la Escuela de Salamanca que operaban en
la  modernidad  temprana  —en  particular  Francisco  de  Vitoria—  la  conexión  entre  las  teorías
económicas del capitalismo emergente y las teorías raciales de la conquista colonial?

A  lo  largo  de  la  historia,  pensadores  como  los  de  la  Escuela  de  Salamanca  introdujeron  ideas
fundamentales  que  redefinieron  la  economía  política.  Por  ejemplo,  la  concepción  de  la  libertad
económica como si se tratara de un derecho inherente al individuo que se encuentra por encima incluso
de las necesidades colectivas. Este enfoque no solo cambió la forma en que entendemos la libertad, sino
que, crucialmente, brindó un marco teórico para justificar la defensa de los derechos de los capitalistas
contra la intervención del Estado. En este sentido, los economistas de la Escuela de Salamanca no solo
desmantelaron el poder imperial y eclesiástico en las Américas, sino que al mismo tiempo, cimentaron
las bases para el surgimiento de un modelo económico que servía a los intereses de la acumulación
capitalista a través del comercio.

Este giro en el  pensamiento económico no solo planteó una nueva forma de entender la  libertad
individual, sino que permitió la creación de un marco de derechos comerciales que, a la larga, dio lugar a
la justificación del capitalismo moderno. Es fascinante cómo las teorías de estos pensadores no solo
responden a un análisis económico, sino que también se entrelazan con la expansión colonial y el
racismo inherente a ese proceso. La conexión entre la economía emergente y la ideología colonial que
se fue construyendo en torno al control de los recursos en las Américas subraya cómo el capitalismo,
lejos de ser un fenómeno neutral, estaba marcado por prácticas de desposesión y exclusión.

Este análisis resalta cómo el capitalismo moderno no surgió solo en Europa como un fenómeno aislado,
sino que se consolidó a través de la colonización, lo cual incluye tanto la explotación racial como de
género,  fundamentales  para  su  expansión  global.  De  alguna  manera,  la  noción  de  “Europa”  que

https://www.academia.edu/67240601/_Gender_Policing_the_Poor_Capitalism_Sexuality_and_Carcerality_in_the_21st_century
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/0306396817733384


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

conocemos  hoy,  con  sus  valores  y  su  historia  compartida,  fue  en  gran  parte  un  producto  del
colonialismo, ya que el proyecto colonial unificó a las naciones europeas bajo una estructura común de
poder  y  dominación.  Esta  perspectiva  decolonial  nos  invita  a  reflexionar  sobre cómo la  identidad
europea se ha construido a partir de lo que ha sido históricamente excluido, lo cual también sigue dando
forma a las dinámicas de poder actuales.

Escribes  que  la  conceptualización  del  Atlántico  como  «lo  abyecto»  desafía  las  nociones
convencionales  de  las  fronteras  y  el  desarrollo  histórico  de  Europa,  ¿podrías  explicar  esto?

No se puede entender la idea de «Europa» sin el Atlántico, , y más específicamente, sin el Atlántico que
sirvió como base para el  capitalismo colonial  y el  régimen de racismo supremacista blanco que lo
acompañó. La noción de una Europa con valores y una historia compartida es, en gran medida, un
producto del colonialismo europeo en el Atlántico. Antes de ese proyecto colonial que, aunque lleno de
conflictos  internos  y  competencia  entre  potencias,  fue  una  empresa  común,  las  poblaciones  del
noroeste de Asia apenas se percibían como parte de una unidad mayor. Fue la expansión colonial lo que
dio sentido a «Europa» como algo más que una simple referencia geográfica.

El concepto del Atlántico como un espacio abyecto nos ayuda a pensar Europa desde otra perspectiva.
No solo nos obliga a reconocer el papel del colonialismo en su construcción, sino que también nos
muestra cómo Europa ha definido su identidad a partir de lo que ha rechazado o invisibilizado de su
propia historia. Incluso cuando analizamos las tensiones internas dentro de Europa, es crucial recordar
que esas diferencias están atravesadas por un proyecto común de dominación colonial.

Además, esta idea nos permite introducir una dimensión de género en el análisis.  Muchas teóricas
feministas han usado el concepto de abyección para hablar de poder y exclusión, y en este caso nos
sirve para pensar en cómo la identidad europea ha sido moldeada por procesos de exclusión racial, de
género y de clase. Hablar de Europa no puede limitarse a lo que Europa dice de sí misma; también
implica  mirar  las  experiencias  de quienes han sido marginados por  su expansión colonial.  En ese
sentido, Europa no es solo un conjunto de países, sino también una relación histórica de violencia y
exclusión en el interior de estos.

Hace tiempo escribiste un artículo sobre el pinkwashing en Israel. Dado que hoy en día también lo
utilizan las figuras de la derecha, ¿cómo se combate esta narrativa sionista?

En  general,  el  concepto  de  pinkwashing  o  rainbowwashing  se  refiere  a  la  instrumentalización
oportunista  de  los  derechos  de  las  mujeres  o  de  la  comunidad queer  para  respaldar  un régimen
esencialmente racista. Esto ocurre constantemente en Israel, donde su imagen en el extranjero y su
propia autoconstrucción lo presentan como una sociedad abierta, democrática, feminista y progresista
en temas queer. Sin embargo, esta imagen se utiliza para justificar políticas antiárabes, antimusulmanas
y antipalestinas.

En Occidente, se repiten constantemente discursos que legitiman, por ejemplo, el bombardeo de Gaza o
la violencia contra los palestinos en nombre, supuestamente, de la liberación queer. Cuando entrabamos
en  lo  que  se  conoce  como  el  mundo  posterior  al  11-S,  Jasbir  Puar  conceptualizó  el  término  de
homonacionalismo, que describe cómo las personas queer son cooptadas en el proceso de construcción
de naciones coloniales de una manera explícitamente racista.

https://www.academia.edu/35920901/The_Abject_Atlantic_The_Coloniality_of_the_Concept_of_Europe_in_Its_Maritime_Meridian
https://read.dukeupress.edu/books/book/1247/Terrorist-AssemblagesHomonationalism-in-Queer


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

El pinkwashing aplicado a Israel y Palestina no tiene ningún sentido, porque evidentemente las bombas
que caen en Gaza no están liberando a nadie, y mucho menos a las personas queer palestinas. Los
puntos de control y el apartheid afectan a todas las personas palestinas, sin distinción de género u
orientación sexual.  Es  un discurso completamente falaz  que desvía  el  verdadero significado de la
liberación queer, alineándola con estructuras de poder y privilegio en lugar de con la lucha por la
emancipación de todas las personas.

En mi artículo analizo imágenes y discursos producidos por el ejército y el gobierno israelí, que han sido
profundamente sexualizados y manipulados para apropiarse del discurso feminista y de la liberación
queer con fines que nada tienen que ver con estos movimientos.

Estamos haciendo esta entrevista en medio de otro asalto a Gaza, parte de la justificación de esta
violencia, al menos en ciertos sectores de Occidente, se basa en una apropiación perversa del feminismo
y la política queer. Para contrarrestar esto, feministas y activistas queer deben asumir una postura firme
contra el pinkwashing,  al  igual que la comunidad judía sigue movilizándose para dejar claro que la
ocupación sionista no puede hacerse en nuestro nombre. Como dice Sarah Farris, no se puede justificar
la ocupación, la violencia y el apartheid en nombre de los derechos de las mujeres o de las personas
queer. El genocidio y el apartheid de un pueblo no traen la liberación de nadie.

Nos gustaría que reflexionaras sobre cómo contribuye tu trabajo intelectual y teórico a la práctica
política y a tu militancia en los movimientos sociales.

Algo en lo que he estado pensando mucho, a raíz de mi propio trabajo como activista, es en el poder del
trabajo en coalición. En este momento estoy colaborando con diversas organizaciones para exigir un
alto el fuego en Gaza, y creo que el trabajo en coalición permite enraizarse en distintas experiencias e
identidades mientras se mantiene un frente unido contra las injusticias que nos afectan a todos.

El trabajo en coalición no exige uniformidad ideológica, sino que permite valorar nuestras diferencias
como fuente de riqueza y fuerza. A lo largo de los años he trabajado en muchas coaliciones, pero en este
periodo de lucha intensificada ha quedado aún más claro lo poderoso que puede ser este modelo de
organización. En lugar de invertir toda nuestra energía en lograr un pensamiento homogéneo dentro de
los  movimientos  sociales,  deberíamos preguntarnos:  ¿cuáles  son los  puntos  esenciales  en  los  que
necesitamos estar de acuerdo para trabajar juntos? ¿Y cómo nuestras diferencias pueden ser una fuente
de alegría y empoderamiento?

El modelo organizativo basado en la coherencia ideológica total me resulta extraño y, en ocasiones,
hasta inquietante, porque sugiere que el futuro al que aspiramos es uno donde todos pensemos igual.
Pero una sociedad verdaderamente libre y vibrante debe poder manejar el desacuerdo y la diversidad de
pensamiento.

Más  que  aspirar  a  la  unanimidad,  deberíamos  aprender  a  disentir  mejor:  a  mantener  debates
respetuosos, a llamarnos la atención de manera constructiva, a escucharnos con apertura y, sobre todo,
a saber cuándo es necesario unir fuerzas para lograr la liberación de todas las personas. Si no creemos
que una sociedad libre es aquella en la que todos piensan lo mismo, ¿por qué el camino para llegar a ella
debería basarse en la uniformidad de pensamiento?


