“La nocion de Europa que
conocemos hoy fue un producto del
colonialismo”: Ashley J. Bohrer.

Posted on 16 de junio de 2025 by Laure Vega

Ashley J. Bohrer es docente de Estudios de Género y Paz en la Universidad de Notre Dame y tiene un
doctorado en Filosofia en la Universidad DePaul. Es reconocide en la academia por su libro recién
traducido Marxismo e interseccionalidad. Raza, género, clase y sexualidad en el capitalismo
contemporaneo (Verso Libros, 2025). Publicado inicialmente en 2019, el trabajo de Bohrer busca ser una
herramienta de lucha para la militancia y los movimientos que combaten la explotacion y la opresion en
todas sus formas, asi como una contribucion teorica para afilar la interseccionalidad como arma critica
contra el sistema. Esta es, de hecho, la labor que realiza con los movimientos sociales que luchan por la
liberacion interseccional y anticapitalista, entre ellos The Center for Jewish Nonviolence, Jewish Voice
for Peace y la seccion de Chicago de Never Again Action.

En tu investigacion tratas de comprender la compleja relacion entre la opresion y el capitalismo,
especialmente dada la devastacion que este ultimo ha causado sobre los cuerpos de las mujeres y
personas racializadas. ;Podrias profundizar en como la interseccionalidad, surgida como respuesta a
esta dinamica, ha influido en el activismo y la teoria de izquierdas? ;Se qué manera crees que la
sintesis entre interseccionalidad y marxismo ofrece un marco sélido para analizar el capitalismo del
siglo XXI, y por qué, pese a las criticas a tu libro y el debate surgido al respecto, consideras esencial
que quienes se identifican con el materialismo historico adopten esta perspectiva?

El capitalismo es un tipo especifico de sociedad con una historia particular. Y esa historia —y su
presente— esta profundamente entrelazada con relaciones de dominacién basadas en el género, la raza,
la sexualidad, la colonialidad y, por supuesto, la clase. La clase trabajadora, a lo largo del tiempo y en
distintos lugares, siempre ha estado formada por una diversidad de personas, unidas no solo por la
explotacion, sino también por formas de opresion y expropiacion que el capitalismo ha desplegado y
profundizado. No hay manera seria de explicar la dinamica de clase del capitalismo sin reconocer como
este sistema se apoya en la pertenencia a grupos y en la devaluacion sistematica de amplios sectores de
la poblacién. La interseccionalidad aporta una herramienta poderosa —aunque no la Gnica— para
integrar estas diferencias en el analisis marxista. En el libro sostengo que necesitamos recursos de
ambas tradiciones para entender mejor el mundo que habitamos y para construir comunidades capaces
de resistir y organizarse, que es, para mi, el objetivo ultimo de todo esto. Siempre trato de orientarme
hacia aquello que puede servirnos en la lucha: creo que el analisis mas poderoso, tanto por su capacidad
explicativa como por su fuerza estratégica, es el que logra captar al mismo tiempo el funcionamiento del
capitalismo y las formas de dominacion social que siempre han estado entrelazadas en él.

En tu trabajo has senalado la importancia de la investigacion realizada por mujeres como Maria
Lugones, Sylvia Wynter o Sayak Valencia para entender el capitalismo dentro del marco de un
feminismo decolonial. ;Qué lecciones podemos extraer de su teorizacion?

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!


https://www.izquierdadiario.es/Marxismo-interseccionalidad-y-politica-de-coaliciones
https://zonaestrategia.net/clase-sexo-y-raza-mas-alla-de-un-enfoque-interseccional/
https://www.cambridge.org/core/journals/hypatia/article/abs/toward-a-decolonial-feminist-anticapitalism-maria-lugones-sylvia-wynter-and-sayak-valencia/71A108DB6EF9A517BC47E51AA8D90304

Si bien todas ellas abordan el capitalismo desde una perspectiva tGnica e irreductible, encontramos
ciertos puntos en comun en sus analisis. Por ejemplo, para comprender el capitalismo en todas sus
formas afirman que necesitamos un marco teoérico amplio y dinamico, capaz de captar las multiples
intersecciones entre opresion y explotacion. Es fundamental entender que el capitalismo no es un
fenémeno monolitico, sino una estructura en constante transformacion, conformada por relaciones
contradictorias y multiples configuraciones historicas.

Una teoria solida del capitalismo no puede desligarse de su historia colonial y de su relacion con el
sistema patriarcal. El capitalismo moderno no surgio tinicamente en Europa como un fenémeno aislado,
sino que se configuré a través de la colonizacion, con practicas racializadas y de género que fueron
esenciales en su expansion global. La separacion entre teoria e historia, que es frecuente en ciertos
enfoques anticapitalistas, impide ver como las estructuras de poder coloniales y patriarcales siguen
operando actualmente. Solo una mirada decolonial y feminista nos permite comprender su complejidad
y proponer alternativas que no reproduzcan las mismas dinamicas de exclusion.

Ademas, el capitalismo no es simplemente un sistema impuesto desde arriba, sino un fenémeno que se
configura a través de practicas, disputas y deseos. Por ejemplo, Valencia enfatiza que es fundamental
verlo como un sistema donde existen resistencias activas y donde los sujetos ejercen agencia. Desde una
perspectiva feminista, esto implica reconocer que las personas no solo sufren las consecuencias del
capitalismo, sino que también lo moldean con sus acciones, ya sea desafiandolo o reproduciéndolo.
Incorporar esta vision es clave para imaginar formas alternativas de organizacion social y econémica.

¢Podrias explicar qué transformaciones o desarrollos clave se han dado en la obra de las pensadoras
feministas en las altimas cuatro décadas en relacion con la influencia de Fanon?, ya que has escrito
ampliamente sobre ello.

Lo que encontramos en tedricas procedentes del autonomismo italiano, como Silvia Federici, Maria Rosa
Dalla Costa y Giovanna Franca Dalla Costa, es un analisis de la opresion de las mujeres en la sociedad
capitalista tardia que se entrecruza con la perspectiva de Fanon sobre la colonizacion. Para todas estas
pensadoras, la situacion de las mujeres dentro de la economia doméstica se asemeja a la de las colonias
en el sistema colonial: son espacios de explotacion necesarios para la acumulacion capitalista, pero
invisibilizados dentro de la narrativa econémica hegemonica.

Lo interesante es que, si bien hay diferencias entre ellas, todas utilizan un marco marxista para analizar
el capitalismo y el patriarcado como dos estructuras gemelas de dominacion. En este sentido, Fanon
resulta fundamental porque nos ayuda a entender el capitalismo no solo como un sistema econdmico,
sino como una estructura de dominacion racial y de género que sigue operando en la actualidad. Uno de
los aportes mas significativos de este marco tedrico es que rompe con la idea de una «experiencia
femenina» universal. Hace décadas, gran parte del feminismo se centraba en este elemento como si se
tratara de un todo homogéneo. Hoy entendemos que la lucha feminista no solo es una cuestion de
alcanzar reconocimiento o visibilizacién, sino de transformar las bases estructurales que sostienen la
desigualdad.

Ademas, como nos ensefaron los escritos de Fanon sobre la colonizacion, dentro de cualquier sistema
de opresion existen jerarquias y contradicciones. Esto es, no todas las mujeres viven el capitalismo de la
misma manera, y algunas incluso se benefician de la explotacion de otras, optando por situarse en el

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!


https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/1369801X.2014.996180
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/1369801X.2014.996180

lado de los opresores: aquellas que se benefician de la acumulacion de capital a través del trabajo
domeéstico no remunerado, de la explotacion de mujeres racializadas y del sistema global de
desigualdad. Fanon nos ayuda a abandonar la idea de una lucha homogénea y a pensar en términos de
estructuras y relaciones de poder mas amplias.

¢Podrias profundizar en el estudio que has realizado sobre la necesidad de reconocer la vigilancia y el
control de la sexualidad de las personas pobres como un aspecto fundamental de la estructura
carcelaria del capitalismo, y como esta vision contribuye a la comprension de la opresion?

La sexualidad y la clase social siempre han estado entrelazadas en la historia del capitalismo carcelario.
Las personas LGBTQ+ siguen siendo acosadas por la policia con una frecuencia mucho mayor que las
personas heterosexuales, y sufren violencia especifica durante su encarcelamiento. Las personas queer
tienden a enfrentar mayores tasas de pobreza, rechazo familiar y participacion en economias informales
y criminalizadas, todo lo cual se entrelaza con mayores tasas de precariedad y sometimiento a la
violencia estatal. Estas condiciones contemporaneas tienen su origen en leyes especificas que
criminalizan las relaciones sexuales queer y la expresion de género no normativa. Incluso donde estas
leyes han sido revocadas o derogadas, vivimos las secuelas generales de la criminalizacion de la
identidad queer, que aun afecta a nuestras comunidades. En mi propio contexto, en Estados Unidos, nos
encaminamos rapidamente hacia la recriminalizacion de la vida y el amor queer, ya que la vigilancia del
género y la sexualidad esta directamente ligada a la ideologia del fascismo.

Por otro lado, ;como ilumina tu analisis de los filosofos de la Escuela de Salamanca que operaban en
la modernidad temprana —en particular Francisco de Vitoria— la conexion entre las teorias
econdomicas del capitalismo emergente y las teorias raciales de la conquista colonial?

A lo largo de la historia, pensadores como los de la Escuela de Salamanca introdujeron ideas
fundamentales que redefinieron la economia politica. Por ejemplo, la concepcion de la libertad
econdmica como si se tratara de un derecho inherente al individuo que se encuentra por encima incluso
de las necesidades colectivas. Este enfoque no solo cambi6 la forma en que entendemos la libertad, sino
que, crucialmente, brind6é un marco teorico para justificar la defensa de los derechos de los capitalistas
contra la intervencion del Estado. En este sentido, los economistas de la Escuela de Salamanca no solo
desmantelaron el poder imperial y eclesiastico en las Américas, sino que al mismo tiempo, cimentaron
las bases para el surgimiento de un modelo econémico que servia a los intereses de la acumulacion
capitalista a través del comercio.

Este giro en el pensamiento econémico no solo plante6 una nueva forma de entender la libertad
individual, sino que permitio6 la creacion de un marco de derechos comerciales que, a la larga, dio lugar a
la justificacion del capitalismo moderno. Es fascinante como las teorias de estos pensadores no solo
responden a un analisis econémico, sino que también se entrelazan con la expansién colonial y el
racismo inherente a ese proceso. La conexion entre la economia emergente y la ideologia colonial que
se fue construyendo en torno al control de los recursos en las Ameéricas subraya como el capitalismo,
lejos de ser un fendémeno neutral, estaba marcado por practicas de desposesion y exclusion.

Este analisis resalta como el capitalismo moderno no surgioé solo en Europa como un fenémeno aislado,
sino que se consolido a traves de la colonizacion, lo cual incluye tanto la explotacion racial como de
género, fundamentales para su expansion global. De alguna manera, la nociéon de “Europa” que

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!


https://www.academia.edu/67240601/_Gender_Policing_the_Poor_Capitalism_Sexuality_and_Carcerality_in_the_21st_century
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/0306396817733384

conocemos hoy, con sus valores y su historia compartida, fue en gran parte un producto del
colonialismo, ya que el proyecto colonial unifico a las naciones europeas bajo una estructura coman de
poder y dominacion. Esta perspectiva decolonial nos invita a reflexionar sobre como la identidad
europea se ha construido a partir de lo que ha sido histéricamente excluido, lo cual también sigue dando
forma a las dindmicas de poder actuales.

Escribes que la conceptualizacion del Atlantico como «lo abyecto» desafia las nociones
convencionales de las fronteras y el desarrollo histdrico de Europa, ;podrias explicar esto?

No se puede entender la idea de «Europa» sin el Atlantico, , y mas especificamente, sin el Atlantico que
sirvi6 como base para el capitalismo colonial y el régimen de racismo supremacista blanco que lo
acompano. La nocion de una Europa con valores y una historia compartida es, en gran medida, un
producto del colonialismo europeo en el Atlantico. Antes de ese proyecto colonial que, aunque lleno de
conflictos internos y competencia entre potencias, fue una empresa comun, las poblaciones del
noroeste de Asia apenas se percibian como parte de una unidad mayor. Fue la expansion colonial lo que
dio sentido a «Europa» como algo mas que una simple referencia geografica.

El concepto del Atlantico como un espacio abyecto nos ayuda a pensar Europa desde otra perspectiva.
No solo nos obliga a reconocer el papel del colonialismo en su construccion, sino que también nos
muestra como Europa ha definido su identidad a partir de lo que ha rechazado o invisibilizado de su
propia historia. Incluso cuando analizamos las tensiones internas dentro de Europa, es crucial recordar
que esas diferencias estan atravesadas por un proyecto comun de dominacion colonial.

Ademas, esta idea nos permite introducir una dimensiéon de género en el analisis. Muchas teoricas
feministas han usado el concepto de abyeccion para hablar de poder y exclusion, y en este caso nos
sirve para pensar en coOmo la identidad europea ha sido moldeada por procesos de exclusion racial, de
género y de clase. Hablar de Europa no puede limitarse a lo que Europa dice de si misma; también
implica mirar las experiencias de quienes han sido marginados por su expansion colonial. En ese
sentido, Europa no es solo un conjunto de paises, sino también una relacion historica de violencia y
exclusion en el interior de estos.

Hace tiempo escribiste un articulo sobre el pinkwashing en Israel. Dado que hoy en dia también lo
utilizan las figuras de la derecha, ;como se combate esta narrativa sionista?

En general, el concepto de pinkwashing o rainbowwashing se refiere a la instrumentalizacion
oportunista de los derechos de las mujeres o de la comunidad queer para respaldar un régimen
esencialmente racista. Esto ocurre constantemente en Israel, donde su imagen en el extranjero y su
propia autoconstruccion lo presentan como una sociedad abierta, democrética, feminista y progresista
en temas queer. Sin embargo, esta imagen se utiliza para justificar politicas antidrabes, antimusulmanas
y antipalestinas.

En Occidente, se repiten constantemente discursos que legitiman, por ejemplo, el bombardeo de Gaza o
la violencia contra los palestinos en nombre, supuestamente, de la liberacion queer. Cuando entrabamos
en lo que se conoce como el mundo posterior al 11-S, Jasbir Puar conceptualiz6 el término de
homonacionalismo, que describe como las personas queer son cooptadas en el proceso de construccion
de naciones coloniales de una manera explicitamente racista.

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!


https://www.academia.edu/35920901/The_Abject_Atlantic_The_Coloniality_of_the_Concept_of_Europe_in_Its_Maritime_Meridian
https://read.dukeupress.edu/books/book/1247/Terrorist-AssemblagesHomonationalism-in-Queer

El pinkwashing aplicado a Israel y Palestina no tiene ningin sentido, porque evidentemente las bombas
que caen en Gaza no estan liberando a nadie, y mucho menos a las personas queer palestinas. Los
puntos de control y el apartheid afectan a todas las personas palestinas, sin distincion de género u
orientacion sexual. Es un discurso completamente falaz que desvia el verdadero significado de la
liberacién queer, alineandola con estructuras de poder y privilegio en lugar de con la lucha por la
emancipacion de todas las personas.

En mi articulo analizo imagenes y discursos producidos por el ejército y el gobierno israeli, que han sido
profundamente sexualizados y manipulados para apropiarse del discurso feminista y de la liberacion
queer con fines que nada tienen que ver con estos movimientos.

Estamos haciendo esta entrevista en medio de otro asalto a Gaza, parte de la justificacion de esta
violencia, al menos en ciertos sectores de Occidente, se basa en una apropiacion perversa del feminismo
y la politica queer. Para contrarrestar esto, feministas y activistas queer deben asumir una postura firme
contra el pinkwashing, al igual que la comunidad judia sigue movilizdndose para dejar claro que la
ocupacion sionista no puede hacerse en nuestro nombre. Como dice Sarah Farris, no se puede justificar
la ocupacion, la violencia y el apartheid en nombre de los derechos de las mujeres o de las personas
queer. El genocidio y el apartheid de un pueblo no traen la liberacion de nadie.

Nos gustaria que reflexionaras sobre como contribuye tu trabajo intelectual y teédrico a la practica
politica y a tu militancia en los movimientos sociales.

Algo en lo que he estado pensando mucho, a raiz de mi propio trabajo como activista, es en el poder del
trabajo en coalicion. En este momento estoy colaborando con diversas organizaciones para exigir un
alto el fuego en Gaza, y creo que el trabajo en coalicion permite enraizarse en distintas experiencias e
identidades mientras se mantiene un frente unido contra las injusticias que nos afectan a todos.

El trabajo en coalicion no exige uniformidad ideologica, sino que permite valorar nuestras diferencias
como fuente de riqueza y fuerza. A lo largo de los afios he trabajado en muchas coaliciones, pero en este
periodo de lucha intensificada ha quedado atn mas claro lo poderoso que puede ser este modelo de
organizacion. En lugar de invertir toda nuestra energia en lograr un pensamiento homogéneo dentro de
los movimientos sociales, deberiamos preguntarnos: jcuales son los puntos esenciales en los que
necesitamos estar de acuerdo para trabajar juntos? ;Y como nuestras diferencias pueden ser una fuente
de alegria y empoderamiento?

El modelo organizativo basado en la coherencia ideologica total me resulta extrano y, en ocasiones,
hasta inquietante, porque sugiere que el futuro al que aspiramos es uno donde todos pensemos igual.
Pero una sociedad verdaderamente libre y vibrante debe poder manejar el desacuerdo y la diversidad de
pensamiento.

Mas que aspirar a la unanimidad, deberiamos aprender a disentir mejor: a mantener debates
respetuosos, a llamarnos la atencion de manera constructiva, a escucharnos con apertura y, sobre todo,
a saber cuando es necesario unir fuerzas para lograr la liberacion de todas las personas. Si no creemos
que una sociedad libre es aquella en la que todos piensan lo mismo, ¢por qué el camino para llegar a ella
deberia basarse en la uniformidad de pensamiento?

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!



