
Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

La hegemonía de la clase media en
el último ciclo feminista
Posted on 12 de enero de 2024 by Colectivo Cantoneras

Aquí  nos  preguntamos  qué  factores  han  incidido  para  que,  a  pesar  de  haberse  producido  las
movilizaciones más masivas de las últimas décadas, no se hayan obtenido conquistas a la altura de las
mismas, al menos desde la perspectiva de un feminismo de clase. Este feminismo implica que solo en el
marco de una transformación social anticapitalista se podrá mejorar la situación de las mujeres y de las
personas más empobrecidas material y simbólicamente. Y en este sentido consideramos que en los
últimos años no ha habido avances significativos en la redistribución de los ingresos y la propiedad, en la
desmercantilización de las condiciones de vida —aunque sea parcialmente en relación a bienes básicos
como la vivienda—, así como tampoco cambios destacados en el ámbito del trabajo asalariado o en el de
la reproducción social.  Con reproducción social nos referimos tanto al trabajo no pagado, como al
avance o refuerzo significativo de los servicios públicos que puedan socializar estas tareas, sobre todo
teniendo en cuenta que este es uno de los elementos centrales de las reivindicaciones feministas.

En este artículo vamos a comenzar revisando lo que han sido los hitos y logros fundamentales del último
gran ciclo de movilizaciones a escala estatal e internacional, para después proponer algunos elementos
que nos permitan profundizar en el análisis. Para este propósito, vamos a considerar también lo que
pensamos son algunos de los límites de este ciclo de movilización: por un lado, la hegemonía de un
feminismo de clase media en el campo feminista en disputa; por otro, la centralidad de la cuestión de la
violencia —sobre todo sexual— y las consecuencias que ha acarreado en el refuerzo del populismo
punitivo. Igualmente, vamos a considerar la cuestión de la autonomía de los movimientos y el proceso

de institucionalización del feminismo, para terminar con algunas propuestas para la discusión colectiva.1

Entendemos el feminismo como un campo en conflicto con distintas
posiciones internas y a veces con proyectos políticos enfrentados

Queremos señalar, además, una dificultad a la que se enfrenta este tipo de perspectivas, así como la
propia acción política feminista. Esta dificultad reside en cómo se define al «movimiento feminista». A
veces este se emplea como si se tratase de un sujeto con agencia consciente y unívoca —«el movimiento
feminista demanda, dice»—, lo que resulta a su instrumentalización, sobre todo por el ámbito de la
política institucional.  En este artículo entendemos el  feminismo como un campo en conflicto con
distintas posiciones internas y a veces con proyectos políticos enfrentados. Así, en el espacio público se
negocian significados y se posicionan demandas que responden a muy distintos intereses, en la medida
en que este mismo campo viene producido —discursiva y políticamente— por agentes diversos: tanto
mujeres  de  la  élite  económica,  como  feministas  de  Estado;  tanto  asociaciones  feministas  de
profesionales  liberales,  expertas  en  género  o  periodistas  feministas  como aquellas  que  militan  en
colectivos  feministas  de  base  —como  trabajadoras  sexuales,  domésticas  o  jornaleras—  o  también



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

aquellas feministas que militan en la PAH, en el antirracismo u otras luchas. La cuestión es: ¿pueden
compartir agenda y objetivos todas estas mujeres con intereses de clase y espacios ideológicos tan
dispares?  Por  eso,  nos  referiremos en la  medida  de  lo  posible  al  movimiento  feminista  en  plural
—«movilizaciones feministas», «feminismos»—, o intentamos adjetivar para definir mejor a qué tipo de
feminismo nos estamos refiriendo.

2016-2020. El auge de las movilizaciones feministas
La extraordinaria irrupción feminista de estos años tuvo su inicio en Polonia y su epicentro en América
Latina. A finales del 2016, el feminismo polaco se movilizó masivamente en Varsovia y otras ciudades
contra los intentos del gobierno de extrema derecha de endurecer la ya muy restrictiva ley del aborto.
Este fue el primer paro feminista de la década. Poco después, el asesinato de una joven en Argentina
sacó a miles de personas a la calle, en la estela de las manifestaciones convocadas por Ni Una Menos
(2015 y 2016) contra la violencia machista y los feminicidios. De hecho, estos dos elementos, la lucha por
los derechos sexuales y reproductivos y la batalla contra la violencia —por la libertad sexual y el acceso
al espacio público sin peligro para la integridad física de las mujeres—, son definitorios de esta nueva ola
de movilización internacional.  Igualmente,  en estas  movilizaciones se  ha  compartido cierto  marco
común de oposición a los discursos de las nuevas extremas derechas y su apoyo al orden de género
tradicional.

El 8 de marzo de 2017 se convocó la primera huelga feminista global. En esta acto participaron más de
treinta países, lo que a su vez tuvo réplicas importantes en los dos años siguientes. Estas movilizaciones
—masivas e intergeneracionales— sacudieron sus sociedades respectivas a una escala sin precedentes.
La huelga permitió, además, generar una especie de «identidad común feminista» o, si se prefiere, una
capilarización de un sentido común antisexista. También fue importante para transformar elementos
culturales de la relación entre los géneros, reclamar derechos aún pendientes de conquistar y reforzar
la capacidad de lucha y autonomía de las mujeres atravesadas por esta marea. En conjunto, se produjo
una visibilización generalizada, mediática y pública de las movilizaciones y sus demandas que se expresó

en una suerte de «internacionalismo feminista».2 De forma genérica y sin detenernos en las diferencias
sustanciales entre países, entre otros efectos de estas movilizaciones, resulta importante mencionar: la
visibilización de las mujeres feministas en todos los ámbitos de la producción cultural; la multiplicación
de las expertas en género, así como de autoridades —académicas, judiciales, etc.— y de personas en
posiciones de poder que se autodenominan feministas; la multiplicación de los debates feministas en
medios de comunicación tradicionales y una mayor influencia de los paradigmas feministas en las luchas
y  prácticas  de  transformación  social  —entre  los  que  Rojava  constituye  uno  de  los  ejemplos  más
destacados—.

Los feminismos latinoamericanos consiguieron conectar la lucha contra
las violencias machistas con el resto de las violencias estructurales e
institucionales

En algunos lugares como América latina, el nuevo ciclo de movilización desbordó completamente la
agenda  de  paridad  liberal  (o  neoliberal)  que  había  impulsado  el  feminismo  mainstream  a  nivel



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

internacional y que había devaluado la potencia transformadora de los feminismos tras la ola de 1960 y
1970. En este continente, las movilizaciones autónomas tuvieron un fuerte componente que procedía de

los feminismos comunitarios, decoloniales y populares3 (aunque algunos de estos países, como Chile y
Argentina, también se enfrentan actualmente a sus propios procesos de institucionalización). En cierta
medida, estos feminismos renovados consiguieron «superar» la cuestión sexual, o al menos no quedar
atrapados en el pánico moral, la victimización y la posición de demandante de protección estatal. En
otras  palabras,  consiguieron conectar  la  lucha contra  las  violencias  machistas  con el  resto de las
violencias estructurales e institucionales (de los Estados) con las que sufren por ser pobres o estar en
prisión,  además  de  aquellas  producidas  por  el  extractivismo  y  la  explotación  neocolonial  de  los
territorios.

En España, creemos que algunos de estos componentes también han estado presentes en los primeros
años de este ciclo en las movilizaciones de base. Por ejemplo, se hizo un trabajo de visibilización de las
violencias  patriarcales  no únicamente como las  agresiones de «hombres» a  «mujeres»,  sino como

consecuencia de la  relación de dominio estructural  que coloca a los cuerpos feminizados4  en una
posición de subordinación que atraviesa a toda la sociedad. Estos componentes estuvieron presentes en
las huelgas feministas de 2018 y 2019, que también lograron visibilizar el impacto de la división sexual del
trabajo  en  las  condiciones  materiales.  En  este  sentido,  se  convocaron huelgas  de  cuidados  —que
evidenciaban la organización generizada de la reproducción social—, laborales —con el fin de señalar la
feminización  de  la  precariedad  y  los  techos  de  cristal—,  de  consumo  —como  denuncia  de  la
mercantilización de cada vez más esferas de la vida— y educativa —en defensa de la educación pública,

laica y no heteronormativa—.5 Muchos de estos elementos traspasaron además los discursos activistas y
se  vieron  reflejados  en  los  medios  mainstream.  Por  tanto,  si  en  los  primeros  años  de  este  ciclo
encontramos elementos que apuntaban a  un cambio en las  condiciones materiales  de vida de las
mujeres más afectadas por el patriarcado, ¿por qué estos contenidos no se han traducido en cambios
sustantivos? ¿Qué factores están limitando la potencial agencia transformadora de las movilizaciones?

Queremos matizar que las transformaciones subjetivas a las que han dado lugar las movilizaciones
también  han  producido  cambios  materiales.  Nos  referimos  principalmente  a  la  percepción  del
incremento de la propia potencia y capacidad de lucha —el llamado «empoderamiento»— y al apoyo
social que los feminismos proporcionan a las mujeres a la hora de enfrentar la subordinación de género
en sus propias vidas; pero también a los cambios que se producen en infinidad de gestos cotidianos en
un sentido feminista emancipador. Todo ello ha dado lugar a transformaciones en la performatividad de
los géneros además de empujar ciertas mejoras materiales. Sin embargo, estas herramientas feministas
parecen haber resultado útiles principalmente en aquellas posiciones sociales más desahogadas,  es
decir, menos atrapadas en la precariedad y las dependencias que esta supone. Para las mujeres sin
papeles, sin estudios, sin carrera profesional, sin redes familiares o de amistad, estigmatizadas, con
familiares a cargo, etc., el cambio material exige un abordaje colectivo y estructural de mucho mayor
calado. El empoderamiento individual no es suficiente en situaciones de precariedad económica, falta de
acceso a los bienes básicos y elevadas responsabilidades de cuidado.

***

En lo que sigue de este artículo vamos a considerar lo que consideramos son los tres principales límites
para el despliegue de un feminismo transformador. El primer límite reside, en efecto, en la cuestión de



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

la clase. Nuestra hipótesis es que el feminismo en España está construido como un campo que se
presenta como interclasista, pero en el que la hegemonía está definida por los intereses y la agenda de
las mujeres de clase media —al igual que sucede en otros movimientos—. Un segundo límite está en
cómo la violencia sexual (y las diferentes formas de enfrentarla) se ha convertido en el principal tema en
la agenda feminista, soslayando otras preocupaciones y con consecuencias tanto en la creación de un
clima de pánico moral, como en la promulgación de leyes de carácter punitivista, como es la ley del solo
sí es sí. Por último, vamos a considerar, en tanto tercer límite, la institucionalización del feminismo y su
utilización  por  parte  de  gobiernos  o  representantes  políticas  que  dicen  hablar  en  nombre  «del
movimiento». Entendemos también la institucionalización como la asunción de la agenda institucional
por  parte  de  los  movimientos  de  base,  o  de  los  horizontes  legales  o  estatales  en  tanto  espacios
privilegiados para la acción política.

Primer límite: la hegemonía de clase media en el campo feminista
El  feminismo hegemónico  es  hoy  una  ideología  liberal  y/o  de  clase  media,  con  la  capacidad  de
determinar la agenda sobre la base de sus propias prioridades. El interclasismo feminista opera como
una herramienta de las mujeres de las clases medias y altas a la hora de instrumentalizar el feminismo al
servicio de sus propios intereses. Por contra, desde un feminismo de clase, los mandatos políticos
deberían provenir de las necesidades de las de abajo y de los imperativos de distribución de la riqueza y
de la disolución de todo poder.

¿Las mujeres, una sola clase?

El feminismo como campo opera de manera interclasista, ocultando las diferencias de intereses entre
las mujeres. Determinadas teorías feministas han descrito, en efecto, la subordinación de las mujeres
como algo que afecta a todas por igual, independientemente de su pertenencia de clase —y sin tener en
cuenta otras segmentaciones sociales como son la clase o la racialización / origen migratorio—. Es
cierto que la construcción histórica del género ha fijado dos posiciones: la masculina y la femenina, y ha
establecido una relación de poder entre ellas, si bien esta relación de subalternidad no solo afecta a las
mujeres,  sino muchas veces también a  las  personas que no conjugan con el  sistema sexo-género
patriarcal  occidental:  personas  trans,  disidentes  de  género,  queer,  homosexuales,  etc.  Una  larga
tradición de feminismos —anarquistas, socialistas, marxistas, negros, antimperialistas y descoloniales—

ha producido desde hace siglos un legado de acción y pensamiento político,6 que demuestra que no se
puede luchar contra las subordinaciones de género al margen de su constitución con la clase y la raza.

El feminismo cultural se basa en la concepción de la opresión femenina
como originada en la cuestión sexual

De esta tradición hemos aprendido que las mujeres con mejor posición social disponen del poder de
imponer sus prioridades y su agenda política. Precisamente porque no están racializadas y su posición
en las relaciones de producción no resulta tan opresiva, estas mujeres identifican la subordinación de
género como su principal problema. Buscan la igualdad con los hombres de su clase, dentro de su
estrato  social  e  identifican  el  machismo  como  un  límite  para  su  ascenso  social,  al  tiempo  que



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

generalizan sus intereses como si fuesen los de todas. El resultado es la mistificación de un sujeto
«mujeres» homogeneizado, no exento de esencialismo biologicista —como hemos visto en las violencias

desplegadas  por  el  feminismo  transexcluyente—  o  cultural.7  El  feminismo  cultural  se  basa  en  la
concepción de la opresión femenina en tanto originada, y a la vez expresada, en la cuestión sexual que
fija una representación de los hombres como seres violentos y de las mujeres como víctimas. El sexo es
así contemplado únicamente como un ámbito de subordinación. Para estos feminismos, el universalismo
abstracto —«las mujeres son una misma clase porque están todas igualmente oprimidas por la violencia
sexual»— acaba ocultando las diferencias sociales, raciales y de estatus entre las propias mujeres.

¿En qué se ha materializado este poder del feminismo hegemónico? Si analizamos tanto las principales
medidas políticas como los contenidos que ocupan más espacio mediático y social vemos que lo que se
identifica como los principales logros feministas de este ciclo se han centrado en las preocupaciones de
las mujeres de clase media y alta. Cabe señalar, no obstante, a este respecto, que el feminismo no
constituye una excepción, la mayoría de políticas que se aprueban están pensadas para estos sectores
sociales.

Por  una  parte,  la  cuestión  sexual  ha  centrado  la  mayor  parte  de  los  debates  públicos  y  a  nivel
institucional se ha materializado en la conocida como ley del solo sí es sí. Una de las derivaciones de
esta  preocupación  es  la  prostitución,  en  torno  a  la  cual  se  han  intentado  aprobar  medidas  que
criminalizan el trabajo sexual. De otra parte, otro de los elementos centrales de la agenda feminista ha
estado en la cuestión de la representación y los techos de cristal, es decir, de todas aquellas propuestas
destinadas a facilitar la igualación de las mujeres mejor posicionadas socialmente con los varones de su
clase, en vez de promover una distribución de la riqueza capaz de mejorar las condiciones de vida de las
mujeres más precarizadas. Cabría citar aquí, por ejemplo, la propuesta de ley de paridad del PSOE, como
medida estrella dentro del paradigma de la discriminación positiva. Esta ley fija cuotas de mujeres en los
consejos de administración, colegios profesionales, gobiernos y listas electorales.

Para muchas de estas mujeres, su principal problema no es el de la
desigualdad que mantienen con los hombres de su clase, sino la
explotación, el racismo o la precariedad

Otras  medidas  aprobadas,  como  las  bajas  por  reglas  dolorosas  o  la  ampliación  de  los  permisos
parentales, pueden resultar interesantes y valiosas. Pero estas solo benefician a mujeres con contratos
laborales estables y con garantías, así como a aquellas con relaciones sexoafectivas encuadradas en el

orden familiar  con reconocimiento legal.8  En cualquier  caso,  estas  propuestas  difícilmente pueden
mejorar las condiciones de vida de las trabajadoras que se encuentran en los sectores con mayores
niveles  de  explotación,  o  las  mujeres  en  situación  de  subempleo,  las  internas,  las  trabajadoras
indocumentadas o las mujeres que crían solas. Para muchas de estas mujeres, su principal problema no
es el de la desigualdad que mantienen con los hombres de su clase, sino la explotación, el racismo o la
precariedad  existencial.  Por  otra  parte,  en  un  mercado  laboral  crecientemente  dualizado  —entre
trabajos  relativamente  seguros  y  con  derechos  y  otros  precarizados  con  contratos  temporales  o
parciales y con más dificultades de hacer valer los derechos laborales—, cualquier medida asociada al



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

empleo formal tendrá dificultades para extenderse a estas mujeres precarias.

Podemos decir, por tanto, que el feminismo hegemónico no representa a las mujeres más afectadas por
el capitalismo patriarcal. No se preocupa por ejemplo de la ley de extranjería, que deja a las mujeres en
situación  de  vulnerabilidad  extrema,  falta  de  derechos  y  existencia  social,  expuestas  tanto  a  la
explotación como a las violencias —en los trabajos invisibilizados como la prostitución o el trabajo
doméstico—. Por otra parte, ha habido algunos avances relacionados con la reproducción social, como la
ampliación de los permisos parentales para los varones y la aprobación de nuevos permisos para el
cuidado de menores o personas a cargo, así como algunas leves mejoras de la ley de dependencia —si
bien su implementación depende en buena parte de las comunidades autónomas—. Sin embargo, la
universalización y gratuidad de las escuelas infantiles —una medida que cambiaría radicalmente la vida a
muchas  mujeres,  sobre  todo  a  las  más  precarias  sin  red  social— ha  quedado  olvidada,  así  como
cuestiones como la gratuidad de los comedores escolares. Más allá del ámbito laboral, el feminismo
hegemónico tampoco se ha ocupado de problemas como el acceso a la vivienda, una de las principales
vías de expropiación de renta a las trabajadoras, pero también uno de los elementos que más dificultan
la autonomía de las mujeres a la hora de salir de una relación donde se produce violencia de género.

Hubiese sido fundamental el reconocimiento de las numerosas
enfermedades laborales propias de los sectores feminizados

Otro de los grandes olvidos de este feminismo preocupado por los techos de cristal es la mejora de las
condiciones laborales de los trabajos feminizados de cuidados —cuidadoras y limpiadoras en general—, o
de  otros  sectores  como  las  jornaleras  agrícolas  —muchas  de  ellas  trabajadoras  extranjeras  por
contingentes— o de las obreras de la industria textil o el turismo. En este sentido, además de centrarse
en  las  bajas  por  reglas  dolorosas,  hubiese  sido  fundamental  el  reconocimiento  de  las  numerosas
enfermedades laborales propias de estos sectores. Esta es una de las principales reivindicaciones del
sindicalismo feminista que apenas consigue atención por parte del feminismo mainstream.

Respecto  de  las  condiciones  laborales  del  sector  de  cuidados,  durante  este  ciclo  de  movilización
tampoco se han conseguido avances radicales en la mayoría de empleos feminizados. Podemos rescatar
la victoria obtenida por las trabajadoras del hogar y de cuidados en 2022, incorporada a una nueva ley
que recoge importantes mejoras. Pero lo cierto, es que estas demandas no tuvieron hueco en la agenda
del gobierno hasta que el Tribunal de Justicia de la Unión Europea (TJUE) dictaminó —en febrero de
2022— que su exclusión de la prestación de desempleo es contraria a la legislación de la Unión, en
sintonía con las presiones de numerosas organizaciones de trabajadoras del hogar y de los cuidados y la
aparición de sus reivindicaciones en los medios —en parte gracias a las huelgas feministas—. Después de
este fallo del TJUE, se reformó el estatuto de estas trabajadoras con mejoras importantes, si bien sin

llegar a equipararlas al resto de trabajadores.9  En este ámbito trabajan además muchas mujeres sin
papeles, una situación que no solo se ha naturalizado, sino que se ha convertido en una forma de
regularización para muchas mujeres recién llegadas a España.

La reforma laboral terminó consolidando y legitimando las



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

externalizaciones de servicios esenciales dentro de las empresas

Hay que señalar aquí también, que en estos años se han producido numerosos conflictos laborales en el
sector de los cuidados. Es el caso de las trabajadoras de las residencias de ancianos o del Servicio de
Atención a Domicilio, colectivos que en general presentan condiciones laborales deplorables y que han
conseguido escasas victorias, a pesar de su relevancia social patente sobre todo durante la pandemia de
Covid-19. También importantes han sido los conflictos laborales que se han producido en estos sectores,
con algunas victorias como la de la limpieza en el País Vasco. De hecho, en noviembre de 2023 se
convocó una huelga general feminista en esta comunidad centrada en la cuestión de los cuidados. Sin
embargo, en lo que se refiere a la situación de una de las luchas más simbólicas del  sindicalismo
feminista de los últimos tiempos, la de las camareras de piso, la reforma laboral terminó consolidando y
legitimando las externalizaciones de servicios esenciales dentro de las empresas, confirmando así una
de las vías de precarización laboral femenina más importantes.

La defensa de los intereses del feminismo de clase media

Si bien la precariedad es masiva entre mujeres y disidencias sexuales, en el otro extremo, la presencia de
mujeres con estudios universitarios en la mayoría de ámbitos profesionales de relevancia social ha
crecido de forma ininterrumpida a lo largo de las últimas décadas. Esta presencia no se corresponde, sin

embargo, con un peso similar en los lugares de poder: el famoso techo de cristal.10 De ahí que hayan
tomado tanta relevancia la política de cuotas, la consideración de los «techos de cristal» o medidas
puramente simbólicas Actualmente, las mujeres de clase media o alta son mayoría en muchos ámbitos,
en  los  que  sin  embargo  no  han  obtenido  un  poder  equiparable.  Esta  composición  social,  hecha
principalmente de mujeres que ven sus posibilidades de ascenso social coartadas por el machismo
estructural, es una de las bases materiales que han empujado el feminismo en los últimos años en
España. Sus prioridades se han colocado así en el centro de la agenda feminista.

El hecho de que haya más mujeres en los puestos más elevados no
repercute en los cambios estructurales necesarios para mejorar las
condiciones materiales de vida de las mujeres

Como era de esperar, no obstante, esta lucha por la igualdad de género en las posiciones medias y altas
de las jerarquías profesionales, no modifica la vida de la mayoría de mujeres, sobre todo de aquellas que
no tienen ninguna posibilidad de plantearse una carrera profesional. De una parte, estas posiciones de
mando y prestigio requieren de fuertes insumos de trabajo, materiales, energía, etc.,  que sostienen
todas las jerarquías y niveles de explotación conocidos. De forma correlativa, el hecho de que haya más
mujeres en los puestos más elevados de las jerarquías gubernamentales, académicas, profesionales,
militares  o  empresariales  no  repercute  en  los  cambios  estructurales  necesarios  para  mejorar  las
condiciones materiales de vida de las mujeres de las clases populares. Tampoco incide en reducir las
desigualdades generadas por la división sexual del  trabajo:  las mujeres profesionales salen de casa
dejando a otras mujeres en su lugar. Por eso, desde la perspectiva de un feminismo de clase o de



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

transformación,  el  poder  necesario  para  cambiar  las  cosas  no  se  encuentra  del  lado  del  mando
—capitalista o estatal—, sino en la construcción de una capacidad propia que nos permita luchar contra
la producción y reproducción de las desigualdades.

En  este  sentido,  el  feminismo  hegemónico  no  solo  instrumentaliza  la  representación  de  las
movilizaciones en favor de sus propios intereses, sino que invisibiliza o incluso bloquea los conflictos
protagonizados por otras mujeres. La principal consecuencia de un feminismo hegemónico de clase
media disfrazado de feminismo universal es la pacificación de la capacidad subversiva de los feminismos
de clase y su utilización como una herramienta de gobierno. Las luchas de las trabajadoras domésticas y
de  las  trabajadoras  sexuales  son  dos  ejemplos  que  nos  permiten  vislumbrar  el  funcionamiento
pacificador e integrador del feminismo hegemónico de clase media.

La pacificación de la crisis de los cuidados11

La cuestión de los cuidados, es decir, la cuestión de cómo reproducimos la vida en el capitalismo actual
es también una cuestión de clase / raza. Ciertamente, lo que permite que muchas mujeres tengan la
posibilidad  de  acceder  a  puestos  profesionales  bien  remunerados  —que es  lo  que  principalmente
constituye la clase media— es que puedan externalizarlos a otras trabajadoras.  En esto consiste la
solución europea a la crisis de los cuidados: son las mujeres migrantes quienes se hacen cargo de estas
tareas  que,  a  falta  de  socializarse,  siguen  dependiendo  de  la  división  internacional  del  trabajo

feminizado, hoy declinada en las cadenas globales de cuidados.12  Según datos de 2019, de todas las
trabajadoras del hogar de la UE, 2,5 millones son trabajadoras domésticas.  El  28 % de las mismas
trabajan en España, el 88% son mujeres y el 72,2 % proceden de la migración (fundamentalmente de
América Latina y de Europa). En el caso del 11 % de trabajadoras internas, nueve de cada diez son
extranjeras y la  propia existencia de este tipo de empleos se asienta,  sin duda,  en el  régimen de

fronteras y la ley de extranjería.13

Se están impulsando políticas de conciliación basadas en destinar dinero
público a abaratar la contratación de trabajadoras del hogar

Como hemos comentado, el conflicto de décadas sostenido por las trabajadoras domésticas ha logrado
arrancar recientemente la ratificación del Convenio 189 de la OIT y el derecho al subsidio por desempleo
(Real Decreto Ley 16/2022). Pero no olvidemos que junto a estas mejoras en las condiciones laborales,
también se están impulsando políticas de conciliación basadas en destinar dinero público a abaratar la
contratación  de  trabajadoras  del  hogar  a  aquellas  familias  que  pueden  permitirse  este  tipo  de
empleadas. De este modo, se han implementado una serie de bonificaciones y reducciones en las cuotas
para  las  personas  empleadoras  dirigidas  a  compensar  el  aumento  de  las  cotizaciones.  Este
abaratamiento  del  empleo  del  hogar  sobre  la  base  de  aumentar  el  gasto  público  lleva  tiempo
realizándose a nivel de las comunidades autónomas; así por ejemplo la Comunidad de Madrid aprobó en
el  2023 ayudas directas de hasta 4.000 euros para sufragar los costes laborales de las  empleadas

domésticas.14



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

La realidad es que muchas mujeres de clase media no pueden renunciar a la externalización del trabajo
doméstico sobre otras mujeres con sueldos bajos y menos derechos laborales, si no quieren alterar
sustancialmente ni sus equilibrios familiares, ni sus estándares de consumo. Como hemos visto, lo que
se conoce como conciliación familiar, otra demanda clave del feminismo hegemónico, es la facilitación,
vía dinero público,  de la emancipación de las mujeres de clase media mediante el  encierro de las
mujeres de las clases populares en las tareas de reproducción. Si  tenemos en cuenta,  además, los
mecanismos de explotación y apropiación sancionados por la ley de extranjería, lo que finalmente se
promueve mediante estas políticas de conciliación es una condena de las mujeres de origen migrante,

extranjeras y/o racializadas al sector laboral de los cuidados.15

Desde un feminismo de clase deberíamos preguntarnos por tanto sobre cómo luchar por la socialización
de las tareas reproductivas —y su desfeminización—, al tiempo que lo hacemos contra la división sexual
e internacional del trabajo. También habría que recuperar las discusiones y prácticas en torno a formas
de convivencia, crianzas y atenciones a la enfermedad, diversidad funcional o vejez fuera del ámbito de
las soluciones individuales dentro de la familia. Por eso, es pertinente resucitar las discusiones sobre la
familia que tan ricas fueron en los feminismos liberacionistas de las décadas de 1960 y 1970.

La línea roja del trabajo sexual

Asistimos a un ataque redoblado de un feminismo abolicionista que
pretende criminalizar el trabajo sexual

Dentro de los trabajos feminizados en el campo de «los cuidados», la prostitución constituye una línea
roja para el feminismo hegemónico de clase media. Si la lucha de las trabajadoras domésticas o de los
sectores de cuidados puede encontrar cierto apoyo en un sector pequeño del feminismo de gobierno,
las trabajadoras sexuales rara vez reciben el mismo trato, aunque se encuentren igualmente atravesadas
por las opresiones de clase, raza y género. En estos últimos años hemos asistido a un ataque redoblado
de  un  feminismo  abolicionista  que  pretende  criminalizar  el  trabajo  sexual.  Este  feminismo  niega
sistemáticamente el poder de decisión de las trabajadoras sexuales y su capacidad de agencia —no
serían «prostitutas», sino «prostituidas»—, su fuerza organizativa —no serían trabajadoras en lucha, sino
víctimas que necesitan ser salvadas— y la perspectiva feminista de su batalla —no serían activistas sino
«asalariadas del lobby proxeneta»—. Incluso la ley del solo sí es sí, que dice colocar el «consentimiento
en el  centro»,  en un primer momento introducía dos propuestas que implicaban volver a códigos
penales del pasado: perseguir lo que se conoce como proxenetismo no coactivo —recibir dinero de
alguien que se prostituye de manera voluntaria— y castigar a quienes alquilan locales o pisos para
ejercer la prostitución —tercería locativa—, este último caso retirado del Código Penal en 1995 por el
propio PSOE. Las trabajadoras sexuales organizadas explicaron cómo este giro abolicionista de la ley iba
a criminalizar y dificultar su trabajo, dando más poder a jueces y policías sobre sus vidas. Y de hecho
solo  su  movilización  ha  logrado  evitar  una  penalización  que  hubiera  precarizado,  aún  más,  las
condiciones de vida de las mujeres en este sector. Sin embargo, no lograron impedir que la ley terminara
incluyendo la  prohibición de los anuncios de prostitución,  una medida que pone trabas al  trabajo
autónomo en el sector. De hecho, las perspectivas a corto plazo para las trabajadoras sexuales no son
prometedoras. En esta próxima legislatura de PSOE-Sumar, es previsible que se reanude el proyecto de



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

ley abolicionista impulsada por los socialistas, que en la pasada legislatura no hubo tiempo de tramitar.

Se trata de acabar con la prostitución ofreciendo como alternativa
trabajos mal pagados en el sector de los cuidados

En conjunto, no solo el feminismo hegemónico, sino también una parte del feminismo abanderado por el
campo de  las  llamadas  «izquierdas»  —desde  comunistas  a  socialdemócratas,  pasando por  algunos
sectores  del  feminismo  de  base  y  la  autonomía—,  están  comprometidos  en  una  cruzada  por  la
«salvación» de estas mujeres, en su mayor parte empobrecidas, migrantes, racializadas y trans. Este

«rescate moral»16 consiste, en la práctica, en tratar de acabar con la prostitución —siempre de la mano
del  Estado— ofreciendo como alternativa  trabajos  en el  sector  de los  cuidados —en general  peor
remunerados y con menos autonomía— y por los que muchas de estas trabajadoras ya han pasado y han
abandonado por su baja remuneración y sus altos niveles de explotación.

Segundo límite: la centralidad de las violencias sexuales y la deriva
punitivista
Indudablemente, este ciclo feminista ha obtenido parte de su impulso de la denuncia de las violencias
que se ejercen sobre los cuerpos feminizados —los abusos en el ámbito del trabajo o las violencias en las
familias, en el ámbito de la pareja o exparejas—, pero sobre todo aquellas de carácter sexual. Como ya
hemos señalado, los debates sobre la cuestión y el cambio cultural que se ha producido al respecto es
quizás el mayor logro de estas luchas. Sin embargo, su traslación legislativa, a partir de los pánicos
morales y la sensación de alarma espoleados por los medios ha tenido también algunas consecuencias
indeseadas. La más evidente es una deriva punitivista: en el imaginario social se ha acabado instalando
que las causas penales y la cárcel pueden ser una solución para las agresiones —incluso las más leves—,
que el castigo es la mejor manera de proteger a las mujeres. Así lo podemos percibir tanto en los
intentos de criminalización del trabajo sexual, como en la ya citada ley del solo sí es sí.

El sistema penal, el sistema de encarcelamiento, policial y represivo ha
salido reforzado bajo la bandera de la lucha contra la violencia machista

Aunque en principio la nueva norma no se anunció en un marco de endurecimiento penal —de hecho
contenía medidas destinadas a la prevención, a la protección de las víctimas, ayudas económicas y
laborales, servicios de asistencia especializada y otros elementos importantes como la posibilidad de
recibir  esta asistencia sin necesidad de denunciar—, esta contenía diversos elementos punitivistas:
incluía  nuevos  delitos  como  el  acoso  callejero,  establecía  nuevas  penas  accesorias  como  las
inhabilitaciones, medidas cautelares más duras y dificultaba el acceso a beneficios penitenciarios como

el  tercer  grado.17  Además,  prohibía  la  mediación  —a  imagen  de  la  ley  de  violencia  de  género—,
reduciendo la agencia y las posibilidades de las personas agredidas, sobre la base de una imagen de estas

como seres impotentes y frágiles, dificultando también los procesos de justicia restaurativa.18 De esta



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

manera, aunque el debate sobre el consentimiento y su significado ha sido fundamental para el cambio
cultural,  cuando se ha llevado al  terreno de la ley penal,  el  sistema de encarcelamiento, policial  y
represivo ha salido reforzado bajo la bandera de la lucha contra la violencia machista y en nombre del
feminismo.

De forma definitoria, cuando estalló la polémica mediática instrumentalizada por las derechas, porque la
nueva ley estaba provocando rebajas de penas e incluso excarcelaciones, el Ministerio de Igualdad no
defendió públicamente que más penas no sirven para proteger a las mujeres o que, de hecho, las penas
son excesivamente altas en España. Tampoco lo hicieron ni el feminismo hegemónico ni el feminismo de
base. En los días de la polémica, al  menos en Madrid, se llegaron a convocar concentraciones y a
difundir manifiestos de apoyo desde una óptica que no se desmarcaba de los aspectos punitivos de la
ley. En ese momento, a muchas les pareció que, frente a los ataques de la derecha, había que cerrar filas
y defender a toda costa una ley penal.  Fueron pocas las voces que hicieron notar que, desde una
perspectiva antipunitiva y de justicia social, el feminismo no se puede apoyar en el sistema penal, al
menos no de una manera acrítica.

El derecho penal sexual ha pasado a ser uno de los principales campos de
experimentación del populismo penal

En las últimas dos décadas, el derecho penal sexual ha pasado a ser uno de los principales campos de
experimentación  del  populismo  penal.  Como  señalan  muchos  juristas,  cada  reforma  endurece
sistemáticamente las respuestas y las aproxima peligrosamente a los derechos penales excepcionales de
los  delitos  de terrorismo.  Todo ello  en un país  que tiene una de las  poblaciones carcelarias  más
numerosas de Europa, mientras mantiene índices de criminalidad relativos muy bajos. De hecho, las
penas por este tipo de delito ya son muy altas, mucho más que en los países de nuestro entorno. Así, por
ejemplo, se puede imponer la misma pena (15 años) por un homicidio y por una violación. Pero como
prueban todas las investigaciones criminológicas, más cárcel no sirve para evitar los delitos, porque su

principal función es la de castigar, concretamente, castigar a los pobres.19

Respecto del feminismo de clase, parece claro que la discusión de los tecnicismos legales del sistema
penal no debería ser una prioridad, al igual que tampoco tendríamos que ignorar las subidas de penas
que se están produciendo en nuestro nombre. En realidad, las cárceles y las fuerzas de seguridad del
Estado salen caras si se piensa en todo el dinero que se deja de invertir en derechos sociales —también
para las mujeres—. Del mismo modo, deberíamos discutir si tiene sentido privilegiar la violencia sexual
por encima de otras violencias, como la de ser desahuciada, o de que te quiten a tus hijos por no tener
casa o con quién dejarlos cuando trabajas. O por qué se tendría que condicionar el acceso a derechos
que deberían ser  universales  —vivienda,  renta,  etc.—,  al  hecho de ser  categorizada primero como
víctima.

Es más fácil que los gobiernos ofrezcan como solución una reforma penal
o la tipificación de nuevos delitos a que intervengan sobre sus causas



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Por  tanto,  y  aunque  el  #MeeToo  ha  producido  cambios  culturales  imprescindibles,  también  ha
terminado legitimando el sistema penal y carcelario, y abonando el populismo punitivo. El punitivismo
está ligado además al feminismo de clase media —a una sociedad de clases medias— por la forma
compartida  de  entender  el  Estado  y  sus  aparatos  judicial,  policial  y  penal.  Una  de  las  críticas
fundamentales al sistema penal es que individualiza el comportamiento «delictivo» y actúa sobre sus
efectos  a  posteriori  —es decir,  solo  castiga,  no previene— de manera que no afronta  las  razones
estructurales de los «delitos». Es más fácil que los gobiernos ofrezcan como solución una reforma penal
o la tipificación de nuevos delitos a que intervengan sobre las causas que están detrás de las conductas
tipificadas  como criminales,  las  cuales  normalmente son inseparables  de los  factores  económicos,
políticos y sociales generadores de desigualdad.

Sabemos que la violencia sexual tiene una función de sujeción de las mujeres a los roles establecidos. En
este sentido, un feminismo que pone en el centro únicamente esta cuestión —por muy importante que
sea luchar contra todas sus manifestaciones— y se olvida de la desigualdad económica o del resto de
violencias vinculadas a ella, jamás será un feminismo emancipador. En las revueltas de América Latina, el
Estado y sus instituciones policiales y judiciales son percibidas de manera más clara como parte del
problema. Por eso, deberíamos poner el foco en el hecho de que muchas mujeres —gitanas, sin papeles y
migrantes sin recursos, pobres, desahuciadas, etc.— no esperan protección de las fuerzas del orden o
reparación en los juzgados por las violencias patriarcales que padecen. De hecho, para muchas de ellas
ese mismo Estado puede ser el principal origen de la violencia que sufren. También que, en el caso de las
mujeres empobrecidas, las estrategias de acompañamiento, protección y defensa que pasan por las
instituciones policiales y judiciales no siempre son las mejores o las que ellas escogerían.

Esta representación de la violencia sexual como la mayor violencia o sufrimiento que viven las mujeres
—como un todo—, obviando las desigualdades económicas y de poder, tiene que ver con un feminismo
hegemónico de clase media de mujeres que no están atravesadas por las dificultades vitales que impone
la pobreza o muchas experiencias migratorias. También está relacionada con la extensión social de
identidades homogeneizadas y polarizadas mujeres / hombres y sus correlativos papeles de víctimas /
agresores,  que  naturaliza  la  construcción  cultural  de  las  posiciones  de  género,  convirtiendo  las

jerarquías patriarcales en un problema de relaciones interpersonales.20

En España existe un feminismo de base que, desde hace años, trabaja en
una línea antipunitiva

El feminismo de clase tiene la tarea de explicar cómo el género atraviesa las violencias institucionales,
las que se derivan de ser pobres o de estar en prisión, de no tener papeles o de quedarse en la calle. Un
feminismo emancipador debe asumir el reto de enfrentar todas estas manifestaciones de la violencia en
su declinación «de género» y también de relacionarlas con las luchas por las condiciones de vida. Este
feminismo también tendría que apostar por el abolicionismo de las cárceles, teniendo en cuenta que
estas  encierran  de  forma  desproporcionada  a  hombres  racializados  y  pobres,  y  que  perjudican
gravemente a las mujeres de sus entornos familiares y comunitarios. De hecho, en España existe un
feminismo de base que, desde hace años, trabaja en una línea antipunitiva a la que le queda todavía
mucho camino para imaginar y construir otras lógicas, para lograr introducir en el debate público



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

cuestiones como qué significa  la  justicia  feminista  —transformativa  o  restaurativa— y cómo evitar
reforzar el sistema penal en nombre del feminismo.

El  sentido emancipador contenido en las movilizaciones que se produjeron durante el  juicio de la
manada —libertad sexual para las mujeres— y de las movilizaciones feministas de este periodo —huelga
feminista del 2018 contra los efectos de la división sexual del trabajo y sus cruces con el sistema de
extranjería— quedó despotenciado en este ciclo por la sobredeterminación de un debate copado por el
feminismo hegemónico y sus intereses de clase, así como por la cuestión de la violencia desde un marco
punitivo. La ley de paridad —y otras lógicas similares de discriminación positiva— y la ley del sí es sí son,
por eso, dos caras de una misma forma de gobierno que opera a través de la integración diferenciada
—las  que  pueden  llegar—  y  la  exclusión  selectiva  —el  refuerzo  del  sistema  penal  siempre  va  en
detrimento de las de abajo—.

Para futuros desarrollos dejamos un tema que creemos central para los movimientos de base en un
sentido amplio: el cuestionamiento de si también hemos asumido estas lógicas punitivas en la gestión de
las  violencias machistas de nuestros espacios políticos y  cómo abordarlas  desde otras lógicas.  Un
cuestionamiento que percibimos creciente y que está llevando a numerosas reflexiones por todo el
territorio.

Tercer límite: una nueva oleada de institucionalización de los
feminismos
Cuando hablamos de institucionalización nos referimos al  proceso de incorporación de personas y

demandas  de  los  movimientos  sociales  a  las  instituciones  de  gobierno,2 1  así  como  a  la
instrumentalización que se hace de estos movimientos para legitimar a gobiernos, líderes o políticas de
todo  tipo.  Igualmente,  la  institucionalización  comprende  también  la  asunción  por  parte  de  los
movimientos o las organizaciones de base de la agenda institucional —y mediática—, y el horizonte
estatal y legislativo como el espacio privilegiado al que acaban dirigiendo sus esfuerzos.

En España, después de la Transición se produjo un proceso de institucionalización de la ola feminista de
los años setenta, con la incorporación de decenas de mujeres a puestos políticos e institucionales, y la
creación de instituciones propias como el Instituto de la Mujer (1983) y el desarrollo de los primeros
Estudios de Género en las universidades. También se produjo la «estatalización» de algunos proyectos
autogestionados de los movimientos como los centros de salud reproductiva. Existe un paralelismo
entre este proceso que produjo una pérdida de potencia y radicalidad del movimiento después de la
Transición y lo que está sucediendo en el presente. La institucionalización a la que nos enfrentamos hoy
es la del 15M, la del movimiento de las plazas, que tuvo su reflejo en las configuraciones masivas de los

8M a partir de 2018.22

Hoy, la «crisis de régimen», que identificamos con los procesos políticos abiertos por las movilizaciones
del  15M  de  2011,  se  ha  cerrado  completamente.  De  ese  magma  surgieron  apuestas  electorales
—Podemos, las confluencias y los municipalismos—, que pretendieron convertir esa contestación en
poder  institucional.  Podemos,  que  se  presentó  como  el  gran  partido  de  la  protesta  contra  el
bipartidismo, integró el primer gobierno de coalición con el PSOE (2020-2023) y gestionó el Ministerio
de Igualdad encabezado por Irene Montero, una de sus principales líderes. Sin embargo, ni en el actual
Podemos, ni en lo queda de la «nueva política» podemos encontrar ni rastro del impulso democratizador



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

que salió de la  impugnación quincemayista;  ni  en las formas —limitación de mandatos,  control  de
salarios, reflexiones sobre la democracia interna y la participación—, ni en el proyecto —«transformar
las instituciones» y «democracia real»—.

El feminismo se ha visto continuamente instrumentalizado en la
configuración de las confluencias de izquierdas

Durante la pasada legislatura (2019-2023), hemos visto como el «gobierno progresista» se ha apoyado en
el  feminismo para legitimar sus políticas con el  discurso de ser «el  gobierno más feminista de la
historia», poniendo el acento en la gran cantidad de mujeres ministras y en una inflación de la retórica
feminista. Por otra parte, hemos asistido también a disputas partidarias entre el PSOE y Podemos por
hacerse con el capital político de las movilizaciones. El episodio más evidente ha sido la disputa de la ley
trans, donde las socialistas se han apoyado en el sector del feminismo transexcluyente contrario a la ley
de autodeterminación de género impulsada por Podemos. Estos encendidos debates han formado parte
de la guerra interna de la izquierda institucional por tratar de representar al feminismo. El feminismo se

ha visto así continuamente instrumentalizado en la configuración de las confluencias de izquierdas.23

Igualmente durante esta legislatura, al menos en Madrid, se ha producido una aparente identificación de

una parte del feminismo de base con este Ministerio y sus objetivos.24 Por un lado, las guerras culturales
y los ataques lanzados por la extrema derecha de Vox han polarizado el espectro político, han urgido a
posicionarse y han vuelto muy difícil articular un discurso propio al margen de la política institucional.
El resultado ha sido el cierre del campo de la crítica al gobierno «para no dar armas al enemigo». Por
otro lado,  la  identificación de algunos movimientos de base con muchas de las representantes de
Podemos tiene también su razón de ser en el  hecho de que muchos de los cargos y asesoras del
Ministerio de Igualdad o del Instituto de las Mujeres han formado parte o tienen visibilidad dentro de los
movimientos feministas, esto es, son «una de nosotras». La cercanía y el conocimiento directo, «a golpe
de teléfono», ha podido influir en la asunción de la agenda institucional y del marco político de la
producción de leyes como el espacio privilegiado para la acción feminista, dificultando así la autonomía
de los movimientos de base.

La falta de capacidad para establecer agenda y crear conflictos a la
altura ha terminado derivando en un repliegue a los tiempos
institucionales

Los movimientos han quedado así atrapados en demandas estado-céntricas y en la producción de leyes,
además de supeditados a la relación que se consiga establecer con la ministra de turno, en vez de a la
capacidad de organización y de generación de conflicto que permiten conquistas gracias a la fuerza de
la movilización. La consecuencia es que ha acabado por entender la ley y la producción de políticas
públicas como forma primordial o casi única de transformación social y de acción posible para los
movimientos. Se observa así una cierta pérdida de la capacidad de establecer una agenda propia, tal y



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

como ocurrió en el ciclo 2018-2019 con la huelga feminista y la discusión pública abierta en relación con
la cuestión de la reproducción social. La falta de capacidad para establecer agenda y crear conflictos a la
altura  ha  terminado  derivando  en  un  repliegue  a  los  tiempos  institucionales,  a  los  eventos
calendarizados y a las disputas internas por sus contenidos (8M y 25N).

La identificación del gobierno con el feminismo y la de los movimientos con la agenda gubernamental ha
permitido la recuperación de sus discursos,  y con ello el  vaciamiento de su potencia política.  Los
conceptos, como «cuidado» o «violencia machista», han perdido también sentido como instrumentos a
la hora de pensar e impulsar los conflictos en marcha. Mientras que las representantes políticas dicen
hablar o legislar en nombre del feminismo, retiran agencia política a los movimientos de base y les hacen
perder su sentido impugnador.

Se olvida que la posición de los políticos es el resultado de las
negociaciones con otros actores institucionales o grupos de poder

Por otra parte, la identificación con el gobierno, considerado aliado, lleva a no criticar las limitaciones
de sus políticas. Así, debido a la confianza «delegada» —«son de las nuestras»— se considera que la
acción del gobierno «es la mejor política posible» y, debido los ataques de la derecha, se considera
negativo dar argumentos críticos. En ambos casos, se termina olvidando que los políticos se deben a
otros intereses, que su posición es el resultado de las negociaciones con otros actores institucionales o
grupos de poder, más que de su alianza con determinados sectores de movimiento.

El  peligro está en que si  las  leyes resultantes son tibias  o directamente contraproducentes,  y  los
movimientos de base se presentan como alineados con el gobierno, esto puede provocar el alejamiento
de  una  parte  de  los  sectores  de  movimiento  —que  pueden  dejar  de  ver  en  los  feminismos  una
herramienta efectiva de cambio—. Además, cuando el feminismo se identifica con las posiciones de
poder, especialmente en momentos de creciente desafección política, este se vuelve vulnerable frente a
la reacción antifeminista, especialmente entre los más jóvenes. El alineamiento de los movimientos con
los políticos progresistas —con estándares de consumo de clase alta,  identificados con el  poder y
desconocedores de los problemas de los sectores más excluidos— implica, en definitiva, una cierta
alienación respecto de los sectores más empobrecidos.

Para seguir con el debate
En este artículo hemos analizado algunos problemas que pueden explicar la relativa ausencia de efectos
de la última oleada feminista en las condiciones estructurales en las que viven las mujeres. Hemos
hablado del poder del feminismo hegemónico de clase media a la hora de universalizar sus demandas y
de los efectos de la  institucionalización en la  determinación de la  agenda y los horizontes de las
movilizaciones feministas. Que se generalicen los intereses de las feministas de clase media como los de
«todas las mujeres» limita las potencialidades políticas de un feminismo de clase o de transformación,
que busque la redistribución radical de la riqueza y del poder.



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

La apropiación del feminismo se vuelve más difícil cuando el feminismo
es capaz de construirse en términos materiales

Nuestro feminismo se propugna «de clase», o en otros términos: anticapitalista, sindicalista, feminismo
de los sures o de las de abajo. Creemos que la apropiación e instrumentalización del capital político del
feminismo, al modo en que hace el feminismo hegemónico de clase media, se vuelve más difícil cuando
el feminismo es capaz de construirse en términos materiales. En este sentido, no queremos cuotas en
los consejos de administración, sino acabar con las diferencias radicales de salario y en las condiciones
de trabajos, en última instancia, abolir el trabajo asalariado y la propiedad privada. De otra parte, solo
desde un «feminismo situado» y desde los conflictos concretos —en el sindicalismo social, en las luchas
de vivienda, en las luchas laborales, etc.— podremos preservar nuestra autonomía como movimiento,
dejar de trabajar para el feminismo hegemónico y adoptar su agenda como propia.

Por tanto, una de las grandes cuestiones a las que nos enfrentamos desde un feminismo de clase es
cómo podemos construir un movimiento interclasista, una herramienta útil para la transformación que
sitúe los intereses de las que están más abajo en el centro, sean pobres, putas, trans o migrantes. Esto
nos lleva a interrogarnos por nuestra propia composición social, ¿cómo trabajar políticamente con las
mujeres más pobres o precarias? Aunque este tipo de alianzas ya se están produciendo en algunas
asambleas, donde se juntan trabajadoras domésticas organizadas o trabajadoras sexuales y otras formas
de sindicalismo feminista, el feminismo sigue siendo mayoritariamente de clase media —y urbano—.

Las respuestas no son fáciles. Por un lado, desde una mirada de clase, la cuestión de reproducción social
sigue siendo un lugar político central desde el que impulsar propuestas transformadoras. La pregunta
sería ¿cómo romper la sororidad abstracta entre mujeres —es decir, el falso interclasismo feminista—
para poner en el centro el apoyo mutuo entre las de abajo? O por lo menos ¿cómo dar lugar a alianzas
políticas que consigan situar esos intereses y esa mirada de clase en la agenda política? Sin duda,
compartir espacios de militancia con mujeres que tienen otras preocupaciones distintas a las mujeres de
clase  media  puede  ayudar  a  centrar  los  discursos  y  las  propuestas  políticas.  Si  el  feminismo de
transformación quiere avanzar, tiene que consolidarse en este tipo de organizaciones existentes u otras
nuevas,  dotarse  de  instituciones  propias  que  sean  capaces  de  lanzar  y  sostener  conflictos,  y  de
mantener posiciones autónomas que no asuman ni defiendan la agenda impuesta desde los medios y
desde los ministerios.

La agenda y las prioridades tienen que partir desde abajo

Creemos en la necesidad de dotarnos de instituciones propias desde las que generar el poder necesario
para,  si  creemos necesario hacer demandas al  Estado,  aunque sepamos que no es la  única vía de
transformación social ni de mejora de nuestras vidas, pueda hacerse gracias a nuestra propia fuerza y no
como «concesiones» a las políticas de turno que dicen hablar en nuestro nombre y que están sujetas a
equilibrios institucionales frágiles y contingentes. La agenda y las prioridades tienen que partir desde
abajo. Por otra parte, para enfrentar los discursos de las extremas derechas e incluso para evaluar con
exactitud a  qué peligros  nos enfrentamos y  cómo combatirlos  mejor,  será  necesaria  también una



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

organización autónoma capaz de lanzar acciones de protesta o desobediencia.

Porque la política no pasa solo por hacer demandas de derechos al Estado, sino que tiene que dar lugar a
un  mundo propio.  De  aquí  se  desprende  también  el  reto  de  articular  un  proyecto  con  vocación
universalista. Si no queremos estar subordinadas es porque queremos un mundo donde nadie tenga que
estarlo. Desde este lugar, es posible cuestionar toda la organización social. Del mismo modo, nuestra
preocupación por la situación de las mujeres no puede construirse al margen del cuestionamiento de la
explotación y el sufrimiento de los hombres de clase trabajadora. Nos importa que no haya trata con
fines de prostitución forzada,  porque no queremos que exista ningún tipo de trabajo forzado.  No
creemos en la explotación reproductiva porque no queremos ningún tipo de explotación. Por tanto,
¿cómo construir a partir de la posición de subordinación de las mujeres una propuesta emancipadora
asociada a un proyecto de carácter universal  que también pueda hacer más fuerte nuestra lucha?
Probablemente  solo  desde  estos  planteamientos  podremos  desmarcarnos  del  falso  interclasismo
feminista y avanzar en una agenda propia del feminismo de las de abajo que vaya más allá de las leyes de
paridad y de las leyes penales, y que cortocircuite la apropiación de nuestra capacidad de enunciación
política con el objetivo de gobernarnos mejor.

Otra de las dificultades a la hora de construir este feminismo de clase tiene que ver con la cuestión de la
identidad. Partimos de que la identidad colectiva nos constituye y es algo imprescindible en las luchas,
pero de una manera táctica y contextual, esto es, siempre que no quede esencializada y seamos capaces
de pasar de la pregunta del «quiénes somos» al «quiénes podemos llegar a ser»; siempre que no se
«corporativice» y nos quedemos ancladas en demandas parciales; es decir, siempre que no se convierta
en una barrera  a  la  hora  de establecer  frentes  amplios  que nos permitan generar  organizaciones
colectivas, espacios de apoyo mutuo y los conflictos necesarios para avanzar.

La «liberación» de algunas mujeres de clase media se hace a costa de
otras que son explotadas en las tareas de reproducción social

El problema de las demandas parciales es, como hemos visto, que los intereses de una determinada capa
social se identifican como «los intereses de todas», pero también que con demandas parciales solo
conseguiremos mejoras parciales para ciertos grupos. Muchas veces además, estos se corresponden con
políticas de integración de determinadas minorías o capas sociales y no con conquistas que puedan dar
lugar a avances para quienes están más oprimidas, o incluso para una mayoría de mujeres. Tal y como
hemos avanzado, la «liberación» de algunas mujeres de clase media se hace a costa de otras que son
explotadas en las tareas de reproducción social.

Además, tenemos un reto enorme a la hora de imaginar líneas políticas y propuestas que se desmarquen
frontalmente del clima punitivista imperante. El feminismo no debería quedar atrapado en la cuestión
sexual cuando no hay una mirada de clase, centrar nuestras luchas en la cuestión de la violencia, si no
forman  parte  de  un  proceso  de  transformación  más  amplio,  nos  enreda  en  debates  que  nos
despotencian. Estas luchas pueden acabar incluso siendo instrumentalizadas para la aprobación de leyes
que van en contra de nuestros objetivos. El feminismo antipunitivo pone el foco en eliminar aquello que
causa violencia y busca alternativas al modelo existente, acordando y fortaleciendo otras formas de



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

comprender y practicar la justicia. La justicia transformativa no consiste únicamente en reparar el daño
que la violencia ha causado a la víctima, sino en influir sobre las condiciones (materiales y simbólicas,
culturales,  sociales,  políticas,  económicas…)  que han posibilitado la  violencia  misma,  con el  fin  de
transformarlas. Esto implica un cuestionamiento de la cárcel y la cultura del castigo, pero también de las
condiciones de vida. Un objetivo prioritario debería ser pues la mejora de la autonomía económica de las
mujeres  —sobre todo de las  que más lo  necesitan—,  en tanto aquí  convergen la  lucha contra  las
violencias y contra la opresión. Ampliar esta autonomía posibilita tener más posibilidades de huir de la
situación de violencia o enfrentarla con mayor capacidad, también incrementa las posibilidades de
organización y de impulsar nuestras luchas contra la propia violencia del sistema. Tendríamos que
apuntar así a las políticas de vivienda, de redistribución de la renta, de ampliación de la democracia e
incluso de protección de los derechos civiles, como es el caso de la impugnación de la llamada ley
mordaza.

Esperamos que este artículo forme parte de un camino que nos permita
generar debates colectivos donde poder elaborar líneas estratégicas y
organizativas de un feminismo de clase.

Esperamos que este artículo forme parte de un camino que nos permita generar debates colectivos
donde poder elaborar líneas estratégicas y organizativas de un feminismo de clase. Por supuesto, sin
miedo a criticar al feminismo de clase media ni a las políticas gubernamentales, porque la fuerza que
hemos conseguido priorizando la unidad se ha demostrado inútil en tanto buena parte del movimiento,
cooptado por arriba, prioriza hoy demandas que no son las centrales para la mayoría y que incluso se
vuelven  en  nuestra  contra  esencializando  imágenes  victimizadoras  que  no  ayudan  a  nuestra
emancipación.  Pongamos  en  el  centro  nuestras  condiciones  materiales  e  imaginemos  luchas  y
estructuras colectivas que desafíen la división sexual e internacional del trabajo

Señalamos estos límites como tendencias generales, pero queremos destacar que este1.
texto está escrito desde Madrid y que por tanto no puede ni pretende reflejar los diferentes
procesos de institucionalización de los movimientos feministas que se puedan dar en las
distintas partes del Estado, así como tampoco los procesos de resistencia a la misma por
parte de los movimientos de base. ↩︎
Hablamos de internacionalismo feminista o de feminismos globales en la medida en que en2.
contextos políticos muy diferentes las movilizaciones feministas han alcanzado un poder de
influencia política significativo. Este poder de interpelación se tradujo, por ejemplo, en la
capacidad de arrancar derechos como la legalización del aborto en Argentina en diciembre
de 2020. Igualmente se convocaron manifestaciones multitudinarias contra candidaturas
presidenciales de corte radicalmente reaccionario, como el movimientos #EleNão en Brasil
en 2018 o las Marchas de Mujeres organizadas en diferentes países a partir de la victoria
electoral de Trump en 2017. De hecho, en algunos de estos lugares como Brasil o Polonia, las
movilizaciones feministas adquirieron gran transversalidad y se convirtieron en el punto
más visible de oposición a los regímenes autoritarios imperantes. Estos feminismos
también lucharon por avances legislativos en la libertad sexual de las mujeres y



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

consiguieron poner el foco político y social sobre las agresiones sexuales y los feminicidios,
así como reclamar el espacio público —como el #MeetToSleep en la India o el movimientos
#NiUnaMenos desde 2016 en México—. Para profundizar sobre esta cuestión véase, por
ejemplo, Gago, Malo de Molina y Caballero (eds.), Internacional feminista. Lucha en los
territorios contra el neoliberalismo, Madrid, Traficantes de Sueños, 2020. ↩︎
Para un desarrollo de esta perspectiva véase Raquel Gutiérrez Aguilar, «Rebelión feminista,3.
horizontes de transformación y amenazas fascistas en América Latina» en Vimeo, s./f.,
https://vimeo.com/366604329. Sobre la relación entre el proceso de globalización
capitalista, el nuevo proceso de acumulación por desposesión y la escalada histórica de la
violencia contra las mujeres, véase S. Federici, Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y
acumulación originaria, Madrid, Traficantes de Sueños, 2004 o M. Mies, Patriarcado y
acumulación a escala global, Madrid, Traficantes de Sueños, 2019, p. 95. ↩︎
Entendemos que la posición femenina en el orden de género puede estar ocupada tanto por4.
mujeres cis, como trans, y en ocasiones, también por determinadas expresiones de las
disidencias sexuales. ↩︎
Véase por ejemplo el argumentario de la Comisión Feminista del 8M de Madrid. ¿Qué quiere5.
el movimiento feminista? Reivindicaciones y razones, Madrid, Traficantes de Sueños, 2019.
↩︎
Entre muchas otras que podrían figurar aquí, destacamos: el manifiesto del Combahee6.
River Collective (1982); Hazel Carby, «¡Mujeres blancas, escuchad! El feminismo negro y los
límites de la hermandad femenina» en Jabardo (ed.), Feminismos negros. Una antología,
Traficantes de Sueños, 2012 [1982]; bell hooks, Teoría feminista: de los márgenes al centro,
Madrid, Traficantes de Sueños, 2020 [1984]; Angela Davis, Mujeres, raza y clase, Madrid,
Akal, 2004; Ana de Miguel y Rosalía Romero (ed.), Feminismo y socialismo. Antología Flora
Tristán, Madrid, Catarata, 2022; Emma Goldman, Feminismo y anarquismo, Madrid, Enclave
de Libros, 2017. ↩︎
Se llama feminismo cultural al resultado de la evolución del feminismo radical de las7.
décadas de 1960 y 1970. Este feminismo dejó atrás el contenido de liberación sexual y las
reivindicaciones relacionadas con la reproducción social del feminismo radical, para
centrarse únicamente en la cuestión sexual como opresión, desde posicionamientos
netamente conservadores. Hoy buena parte de las que se reivindican como seguidoras de
las radicales han derivado en un feminismo de carácter esencialista o identitario, que les
sirve para oponerse a los derechos de las personas trans o de las trabajadoras sexuales y
que llega a cuestionar la revolución sexual como un logro «que solo sirve a los hombres».
Para ampliar estas ideas véase por ejemplo Paloma Uría, El feminismo que no llegó al poder:
Trayectoria de un feminismo crítico, Donostia, Thalasa, 2009 o R. Osborne, La construcción
sexual de la realidad, Madrid, Cátedra, 2002. ↩︎
Respecto a las medidas gubernamentales queremos destacar algunos avances como la ley8.
de autodeterminación de género o ley trans o la nueva Ley del Aborto que incluye mejoras
en la salud sexual y reproductiva como es la reducción a los 16 años de la edad para decidir
abortar. Cabría citar también la subida del Salario Mínimo Interprofesional que, aunque no
podemos decir que haya sido expuesta como un avance feminista, es una medida que
favorece a las mujeres de bajos salarios. ↩︎

https://vimeo.com/366604329


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Real Decreto Ley 16/2022, para la mejora de las condiciones de trabajo y de Seguridad9.
Social de las personas trabajadoras al servicio del hogar. ↩︎
En la Administración pública española, por ejemplo, si bien existe ya una mayoría de mujeres10.
(el 57,7 %), su número disminuye a medida que se asciende de categoría profesional. Así,
mientras las mujeres ocupan de forma mayoritaria los puestos de auxiliares y personal de
servicio, solo representan el 37,8% entre los altos cargos y las direcciones. Esta misma
desigualdad se repite en la carrera judicial donde las mujeres ya son mayoría entre los
jueces (el 54 %) pero aún son minoría en casi todos los estratos superiores: 12,34 % en el
Tribunal Supremo, 34,5 % en las Audiencias Provinciales o 44,4 % en la Audiencia Nacional.
La misma situación se produce en la carrera sanitaria, con un 54,2% de mujeres entre los
médicos colegiados y solo un 32,7 % entre los cargos directivos en el sistema público de
salud en España. La universidad no arroja resultados diferentes. Así, aunque en la
actualidad la mayor parte de las alumnas son mujeres y sus resultados académicos son
mejores que los de los hombres, solo un 26 % de ellas son catedráticas. Esta desigualdad de
poder es mucho más acusada en el sector privado, sobre todo en los consejos de
administración y en la alta dirección de empresas, donde las mujeres solo ocupan el 27,7 %
de los cargos según un informe de la Comisión Nacional del Mercado de Valores del 2021. ↩︎
Aunque utilizamos el concepto de crisis de los cuidados, tal y como se ha generalizado en la11.
última década, entendemos que los cuidados —la reproducción social— siempre ha estado
en crisis bajo el capitalismo. Este no sería, por tanto, un fenómeno nuevo que tiene como
principal causa la entrada de las mujeres —de clase media— en el mercado laboral a partir de
las décadas de 1960 y 1970, según la caracterización habitual. ↩︎
«Cuidados globalizados», en Precarias a la Deriva, A la deriva. Por los circuitos de la12.
precariedad femenina, Madrid, Traficantes de Sueños, 2004, pp. 217-248. ↩︎
Datos extraídos del informe «Esenciales y sin derechos. O cómo implementar el Convenio13.
189 de la OIT para las trabajadoras del hogar», de marzo de 2021, disponible on line. ↩︎
«La Comunidad de Madrid aprueba nuevas ayudas directas para contratar personas14.
empleadas de hogar y facilitar la conciliación», Portal de la Comunidad de Madrid, 30 de
mayo de 2023. ↩︎
Se puede aquí nombrar el trabajo de Sara Farris sobre las mujeres musulmanas. Farris ha15.
estudiado extensamente la alianza que se produce en Europa entre neoliberales, extrema
derecha y feministas de Estado (que ella denomina «feminacionalismo») en el uso de
estereotipos racistas sexualizados sobre las «culturas no occidentales». El mínimo común
de esta alianza reside en animar a estas mujeres racializadas, entendidas como víctimas, a
abandonar sus «culturas patriarcales» y abrazar el empleo asalariado en el sector
infrarremunerado de los trabajos de limpieza y cuidados. Este tipo de posiciones engancha
con una larga tradición del feminismo europeo, que ha entendido el trabajo asalariado como
liberador, trasponiendo esta asunción a las migrantes, al tiempo que las empuja a los
trabajos mal retribuidos, que vienen precisamente a cubrir la salida de las profesionales al
mercado laboral. Todo ello viene facilitado mediante políticas migratorias neoliberales de
regularización e integración, así como de empleabilidad que, de facto, exigen la formación y
puesta a disposición de las mujeres extranjeras en este sector. ↩︎
A este trabajo de reconversión se dedican las llamadas «industrias del rescate». La16.



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

antropóloga Laura Agustín acuñó la expresión «industria del rescate» hace más de una
década, con el fin de «resaltar el desarrollo de un sector social y económico que prolifera en
proyectos no solo de carácter caritativo sino gubernamental, policial, médico, psicológico y
comercial. Tiene ramas educativas y jurídicas. Algunos gobiernos tienen departamentos
dedicados al problema. Provee muchos miles de empleos en todas partes del mundo y ha
creado un sinfín de expertas y expertos en la materia» y, sin embargo, «ha continuado
durante 200 años sin que la situación de la prostituta misma mejorara». Véase Laura M.
Agustín, Sexo y marginalidad. Emigración, mercado de trabajo e industria del rescate,
Madrid, Editorial Popular, 2009. ↩︎
La ley presentada por el Ministerio de Igualdad de la mano de Unidas Podemos unificaba los17.
antiguos delitos de abuso —sin violencia— y agresión —con violencia o intimidación— en un
solo tipo penal. Muchos juristas advirtieron de que esta unificación otorgaba más poder a
los jueces a la hora de imponer penas y disponer de mayor discrecionalidad. Esto se debía a
que en el mismo tipo penal entraban ahora actos muy dispares —desde tocar el culo en un
bus a violar a punta de cuchillo—. En conjunto, la ley podía dar lugar a mayor arbitrariedad,
de tal modo que se impusiesen penas más altas o bajas por el mismo hecho, según fuera el
perpetrador. En cualquier caso, es cierto que la reforma rebajó algunas de las penas
mínimas y dio lugar a algunas revisiones de condena. Estas, a su vez, fueron
instrumentalizadas por la derecha y los medios de comunicación para atacar al gobierno y
crear alarma social. Finalmente, la ley fue reformada a propuesta del PSOE recuperando
parte de la estructura anterior, aunque con diferentes denominaciones. Las penas previstas
siguen siendo tan elevadas como antes. ↩︎
La justicia restaurativa es una forma de resolución de conflictos basada en el diálogo, el18.
acuerdo y la reparación del daño causado. Uno de sus métodos más conocidos es la
mediación, que ofrece a víctimas y autores de los delitos un espacio de encuentro
voluntario —físico o a través de mediadores profesionales— donde poder conversar. En
ocasiones, esta mediación se puede utilizar por parte de la justicia ordinaria, en forma de
acuerdos que pueden ser tenidos en cuenta por los jueces. También pueden darse después
del proceso judicial, independientemente de que haya sentencia condenatoria o no,
siempre que ambas partes estén de acuerdo en participar. ↩︎
Existe una extensa bibliografía sobre el sistema penal y carcelario, que va desde el libro ya19.
clásico de Foucault, Vigilar y castigar, a todo lo producido por el movimientos abolicionista
de las cárceles en Estados Unidos. Estos trabajos señalan que el objetivo del sistema penal
y penitenciario no es evitar la comisión de delitos, sino (en términos muy simplificados)
poner a producir a la población en los canales establecidos para ello, al tiempo que se
encierra a aquellos más reacios. En estos tiempos de convivencia del Estado con los
aparatos criminales, esta lectura se confirma y refuerza, tal y como han destacado algunas
activistas latinoamericanas cuando se refieren al sistema penal como un artefacto de
control, pero también de eliminación física de población no deseada, así como de
producción de beneficios económicos mediante la externalización estatal. ↩︎
Una parte del feminismo crítico con el sistema penal ha incidido también en la20.
representación que la propia ley establece sobre las mujeres que han sufrido una agresión.
Estas son presentadas como víctimas, esencializadas como débiles e incapaces de



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

proteger o negociar sus propios intereses. Como se ha señalado, la ley prohíbe los procesos
de mediación a imagen de la ley integral de violencia de género del año 2004. También se
obvia aquí la cuestión de clase y las consecuencias de los procesos de racialización, ya que
muchas mujeres no pueden prescindir de esas negociaciones, en la misma medida en que
necesitan seguir formando parte de su comunidad con el fin de protegerse del racismo o la
violencia institucional y policial. Para un desarrollo de esta crítica, véase por ejemplo Laura
Macaya, «El antipunitivismo es más favorable para las víctimas», ctxt.es, 27 de noviembre
de 2022. ↩︎
Podríamos así hablar del proceso de institucionalización de la oleada feminista de las21.
décadas de 1960 y 1970, en lo que se llamó la «Década de la Mujer de la ONU» (1976-1985). En
esos años, las campañas de sensibilización y «desarrollo» de las mujeres se multiplicaron
por todo el «Tercer Mundo», pagadas por diversos organismos internacionales y
desplegadas por las ONG, que se multiplicaron en paralelo a la represión y crisis de la
militancia de los años setenta. Este proceso de onegeización, y en particular su vertiente
neocolonial y neoliberal, ha sido analizado por distintas activistas, véase por ejemplo
Graciela Toro, La pobreza: un gran negocio, La Paz, Mujeres Creando, 2010 y S. Watkins,
«Qué feminismos» en New Left Review, núm. 134, 2018. ↩︎
Frente al tópico sobre el 15M que dice que el feminismo fue rechazado frontalmente en las22.
plazas, en realidad fue la tradición política que más presencia tuvo en aquellas
movilizaciones. Las comisiones de feminismos estuvieron entre los espacios más potentes
y perdurables del 15M. Estas consiguieron conectar las enseñanzas de este movimiento con
la nueva revuelta. Ese sustrato permaneció y se potenció en los años posteriores —sobre
todo como reacción a los intentos de reforma de la ley del aborto de Gallardón—. Este
legado, sumado tanto a luchas históricas como a factores nuevos, daría lugar a la eclosión
posterior del movimiento feminista. ↩︎
Por ejemplo, a la negativa de Sumar (el nuevo partido que quiere ser hegemónico dentro de23.
la confluencia de los principales sectores a la izquierda del PSOE) a incluir a Irene Montero
en las listas electorales para las elecciones de julio de 2023, Podemos respondió tratando
de identificar a Montero con el propio movimiento feminista. El rechazo de la ministra
aparecía así como un rechazo a las políticas feministas. La disputa funcionaba, una vez más,
en clave de competición interna de los espacios políticos y de visibilidad entre los líderes
respectivos. ↩︎
Así se pudo ver en la celebración del Encuentro Feminista organizado por el Ministerio de24.
Igualdad en Madrid en febrero de 2023, que muchas vivieron como un espacio de «debate»
feminista, cuando no dejaba de ser un ejercicio de autolegitimación del propio Ministerio y
de la figura de la ministra, Irene Montero, de cara a la negociación de las listas en la
confluencia con Sumar para las elecciones de julio del mismo año. Esta identificación se
evidenció también en las concentraciones y manifiestos que fueron firmados en apoyo a la
ley del solo sí es sí cuando estalló la citada polémica sobre la rebaja de penas. ↩︎


