El problema de los grupos

Posted on 23 de septiembre de 2024 by Carolina Vacas, Javier Correa y Maria Llinares

«Si el capital es una relacion social donde todo lo sélido se desvanece en el aire, igual que las
moléculas de agua cuando esta hierve [...] conviene mantener a la vista que la infinita gama de
formas de los cristales de nieve son también moléculas de agua enlazadas entre si de otra
manera»

Raquel Gutiérrez Aguilar

La discusion en torno ala organizacion

La discusion politica en torno a la organizacion es una cuestion historica. Las mismas preguntas que se
discutian en los ateneos libertarios y las casas del pueblo de los afios 30, y que retomaron los
movimientos feministas de los 70, vuelven a ponerse sobre la mesa hoy. Como elementos periféricos del
sistema, los distintos grupuasculos politicos han debatido a lo largo del tiempo co6mo organizarse para
conseguir sus objetivos, sean estos conquistar el Estado, derrocar un gobierno u ocupar un centro
social. En la tradicion comunista, la discusion en torno a la organizacion ha sido fundamental y pautada:
la construccion de un partido de masas, la generacion de una vanguardia politica, la disciplina militante,
pero la camaraderia que opera en el seno del partido también ha sido uno de los puntos discusion para
los marxismos heterodoxos. Asi mismo, muchos, inscritos en la estela autobnoma y libertaria, han visto en
la jerarquica y vertical estructura del partido el germen de los autoritarismos.

Es imposible negar que hoy esta discusion se encuentra otra vez sobre la mesa. La critica del
Movimiento Socialista (sean cuales sean sus siglas) a los movimientos sociales en Madrid se dirige
principalmente a esta cuestion: las que militamos estamos desorganizadas o, para ser mas precisas, nos
organizamos en formas inefectivas (como el movimiento o el centro social). Si las vertientes vascas o
catalanas (Gazte Koordinadora Sozialista y Horitz6 socialista) dirigen también la critica a su herencia
independentista y dicen que no es necesario esperar a la independencia del Estado espanol para iniciar
un proceso de emancipacion de la clase trabajadora, el movimiento socialista del interior (Coordinadora
Juvenil Socialista) se arma basicamente en torno a la critica a los movimientos sociales. Segun su
diagnostico, la forma actual movimentista de las luchas no es capaz de escalar el conflicto para
torpedear verdaderamente el sistema y mantiene dispersas un namero limitado de fuerzas que, de estar
mas organizadas (por ejemplo, en un partido), serian mucho mas efectivas.

La division entre el partido y la masa (y su autorreferencialidad bajo la
etiqueta de vanguardia) creemos que genera una division que deberia
eliminarse

Desde la Escuela de las periferias, un grupo de autoformacion politica de La Villana de Vallekas, algunas
creemos que la discusiéon en torno a la organizacion —tal y como esta planteada— fetichiza la forma,

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!



genera burocracias y divisiones y, ademas, reproduce las mismas dindmicas que dice combatir. Sobre lo
primero, creemos que la imposicion de una tnica forma (la forma-partido) obvia el hecho de que es la
composicion singular y situada de la lucha y su territorio lo que nos dota de las herramientas mas utiles
para construir una organizacion de lucha (que en unos contextos puede ser una y en otros, otra). Sobre
lo segundo, la division entre el partido y la masa (y su autorreferencialidad bajo la etiqueta de
vanguardia) creemos que genera una division que deberia eliminarse. El sindicalismo social que
practicamos en La Villana busca, precisamente, todo lo contrario: construirse a raiz de un conflicto
junto con las personas afectadas por el conflicto. Armar la lucha a través de la contradiccion y no por
fuera de ella. Por ultimo, atender Gnicamente a cuestiones macropoliticas y molares (Estado, Partido,
Ley) obvia el componente micropolitico, es decir, la forma en que reproducimos las propias dinamicas
del capitalismo y el patriarcado con nuestros propios cuerpos y deseos. No se trata, o eso creemos en la
Escuela, de centrarnos tnicamente en construir una utopia, sino en ser capaces de fabricar los cuerpos
que la habiten.

La cuestion micropolitica

Como senalan los autores del libro Micropolitica de los grupos, atender a la cuestion micropolitica
supone, entre otras cosas, romper con la idea de que basta con la buena voluntad (o tener la ideologia
correcta) para fabricar un grupo politico. Creemos que es naif pensar que basta con juntarse para
perdurar en el tiempo, que basta con querer estar juntas o pensar lo mismo para que nuestro grupo
funcione. Ademas, esto no responde a la historia de nuestros errores y escisiones: si es suficiente con
querer hacer la revolucion para construir un grupo, ;por qué hay tantos y tantos muertos, rotos o
escindidos? La pregunta que a nosotras nos mueve es precisamente esa: jqué esta pasando ahi? ;Co6mo
explicamos nuestra impotencia practica, a pesar de nuestra supuesta excelencia tedrica? Y es que obviar
la cuestion micropolitica es facil, siempre podremos decir que tal grupo se rompi6 por vaguedades
(«cansancio»), asuntos personales («habia gente que era muy estupida») o por un enemigo externo
(«vinieron de otro grupo y quisieron imponer su agenda»). Este olvido de la micropolitica no solo es
tremendamente perjudicial para nuestro avance, sino que nos sittia en una pasividad a menudo acritica
con nosotras mismas. Se trata, entonces, de que partamos de la pregunta fundamental: ;como se hace
un grupo?. Como senal6 Gilles Deleuze:

El pensamiento no piensa a partir de la buena voluntad, sino en virtud de fuerzas que se ejercen sobre él
[...]. No pensaremos hasta que no se nos obligue a ir alli donde estan las verdades que dan que pensar,
alli donde se ejercen las fuerzas que hacen del pensamiento activo y afirmativo.

Prestar atencion a la cuestion micropolitica supone, entonces, aceptar que no somos grupo (asi, sin mas,
como mera agrupacion), sino que devenimos grupo, que tenemos que saber hacer grupo (el famoso
know-how). Ademas, pone en el centro del debate la cuestion de coémo se construye nuestra subjetividad
y como reproducimos (o no) los modos de subjetivacion dominantes. El sistema capitalista no es un
sistema Unicamente econdémico, sino que también funciona como agente socializador y nos hace
integrar los distintos modos de significacién (ademas de moldear nuestro imaginario, por ejemplo). Seria
iluso pensar que nada de eso ha calado en nuestro crecimiento, que no arrastramos ninguno de los
vicios del sistema... Y no solo iluso, sino también peligroso, pues, como decimos, nos sitta en un lugar
acritico para con nosotras mismas, lo que aumenta las probabilidades de reproducir aquello que solo
sabemos senalar afuera. Para esto, es necesario hacer el ejercicio de sabernos afectadas por la
naturaleza del sistema-mundo-capitalista y no pensarnos como un afuera de las relaciones sociales y las

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!


https://traficantes.net/libros/micropol%25C3%25ADticas-de-los-grupos

practicas que se dan en él.

Se trata, entonces, de preguntarnos, hasta qué punto estamos encarnando en nuestros cuerpos la
influencia de los modelos imperantes y de qué manera podemos pensar remedios para evitar reproducir
las mismas practicas o violencias que sefialamos. Se tratar4, en fin, de repensar nuestra manera de hacer
grupo para evitar caer en los mismos errores, para evitar caer en una suerte de compulsion por
repeticion.

No se trata de liberarnos del Estado e instituciones, sino también sacar
el Estado de nosotras, destruir nuestro devenir-Estado (y el de nuestros

grupos)

En este sentido, la cuestion no es solo tener grupos activos e inteligentes sobre estas practicas, sino ser
capaces de construir espacios que sepan pensar y construir sus propios agenciamientos colectivos. No
basta con identificar la violencia, el fascismo o el autoritarismo en el sistema, hemos de ser capaces de
identificarlo en nuestros grupos y mecanismos. Es este el inico modo que tenemos de prefigurar la
utopia que esta por venir, de generar aqui y ahora el ensayo de las practicas de vida auténomas que
queremos generalizar. Este ejercicio es doloroso porque nos saca de nuestra zona de confort, porque
supone que lo que rechazamos tedricamente se encarna en nuestras companeras, nuestras amigas o en
nosotras mismas. Sin duda, el objetivo hoy no es tanto descubrir una semilla interna de autenticidad en
nuestro interior, sino mas bien rechazar lo que somos. Aprender a desaprender que dirian nuestras
companeras de clases de castellano. Y es que no se trata de liberarnos del Estado e instituciones, sino
también sacar el Estado de nosotras, destruir nuestro devenir-Estado (y el de nuestros grupos).

Rescatando la distincion que hizo Félix Guattari entre el nivel molar y el nivel molecular, nos surge la
pregunta de hasta qué punto prestamos atencion a este segundo nivel —a nuestras relaciones, afectos y
maneras de estar colectivamente— o si, por el contrario, depositamos todas nuestras energias en el nivel
molar —agendas, objetivos, indicadores, tareas...—. Acercar la lente a la micropolitica no supone
olvidarnos de estas agendas y objetivos, pues estos dos niveles solo existen en relacion entre si. Prestar
atencion a la composicion micropolitica de los grupos implica pensarnos como grupo, identificar
nuestras potencias y fantasmas, abrir posibilidades e inventar nuevas formas de ser y hacer grupo mas
alla de las identidades rigidas. En definitiva, asumir nuestra capacidad constitutiva sin representacion,
darnos nuestra propia ley, construir nuestra autonomia. En este caso, no basta con la buena voluntad
«de que todas estamos aqui con el mismo deseo», no. Se hace necesario crear dispositivos para
examinar lo que pasa dentro de nosotras. Al igual que no basta con quererse para estar en pareja, no
basta con querer: hay que saber hacer grupo. Y este es un saber que debe cultivarse y potenciarse.

Esta postura nos llena de potencia, pues supone sabernos capaces de transformarnos a nosotras
mismas, de llevar a cabo lo que Foucault denominé «practicas de libertad» y que distingui6 de las meras
«practicas de liberacidon», pues no basta solo con quitarnos las cadenas. Se trata de vivir ya, aqui y ahora,
configurando modos de vida que nos permitan vivir cuando no las tengamos. Siguiendo a Gutiérrez en
Producir lo comun; la expresion «cambiar el mundo» requiere indudablemente alterar la forma de
vinculacion social que nos impone el capital —esto es, la ruptura, separacion y distancia- para construir

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!


https://traficantes.net/libros/producir-lo-com%25C3%25BAn

otras formas que no solo lo rechacen sino que vayan mas alla del capital. En palabras de la autora:

Cambiar el mundo, a mi entender, consiste tanto en lograr detener el tren para poder bajarse de él
como, también, paulatinamente ir creando otro modo de estar en ¢l (en el mundo no en el tren) que
disuelva la amenaza de que vuelva a echar a andar.

El arte de descifrar las seiales

Pero para atender a las derivas de los grupos hay que tener un cierto saber, y este saber orbita, sobre
todo, alrededor del arte de leer sefiales. No podemos saber a donde va nuestro grupo sin un mapa que
nos situe en el territorio. En Proust y los signos, escribié Deleuze:

Ensenar es, en primer lugar, considerar una materia, un objeto, un ser, como si emitieran signos que hay
que descifrar, interpretar. No hay «aprendiz» que no sea el «egiptologo» de algo. Uno soélo llega a ser
carpintero haciéndose sensible a los signos de la madera, o médico, haciéndose sensible a los signos de
la enfermedad.

Atender a las senales de los grupos, captar sus principales devenires, actualizarlos y decidir para
frenarlos. Agenciarnos colectivamente las posibilidades que nos alegran, que nos abren potencia, que
aumentan nuestra fuerza. Pero ;c6mo hacerlo?

El encuentro con una senal se caracteriza por el desplazamiento de
nuestro punto de vista hacia otro lugar

El encuentro con una senal se caracteriza por el desplazamiento de nuestro punto de vista hacia otro
lugar. Cuando nos topamos con una sefal, ese encuentro ocurre en la fina linea que separa lo que ya
existe de lo que todavia no existe, porque la sefial nos advierte de un futuro que roza el presente. Se
trata, entonces, de encontrarnos con las senales para captar que el presente esta girando. Pero, para que
la sefial nos permita adoptar otro punto de vista, tenemos que permitirnos ser afectadas por ellas,
escucharlas e incorporarlas para experimentar y cambiar el sentido de lo que venia siendo. En estos
momentos es, entonces, cuando empezamos a sentir que algo ha cambiado, aunque no sepamos muy
bien lo que ha ocurrido. De hecho, muchas veces las preguntas son tan solo generales y tinicamente
captan el mareo del desvio, pero no adivinan su contenido («;Qué nos esta pasando?», «;Por qué se
fueron estas personas?», «;En qué momento comenzaron a vaciarse las asambleas?», «;Por qué las
nuevas nunca hablan?»). De lo que se tratara a partir de aqui es de agarrar la sefial, acercarse para
descifrar su mensaje, indagar mas («;Qué afectos han recorrido nuestros cuerpos en esta reunion tan
productiva?»?, «;Coémo proseguir y mantener estos afectos alegres?»).

A partir de aqui, de lo que se trata es de acuerpar la senal, de entender las condiciones que nos han
permitido llegar hasta donde estamos ahora. Proceder de la misma manera genealdgica que inauguro
Nietzsche en su Genealogia de la moral: partir siempre de la pregunta sobre como hemos llegado hasta
aqui. Saber rastrear entre los profanos —y a veces insustanciales— hechos de nuestra biografia como
grupo, los desvios concretos que, sin saberlo, nos tienen a todas calladas en esa asamblea. En definitiva,
lo que necesitamos es una «cultura de los antecedentes» que nos permita entender las condiciones que

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!



han permitido llegar hasta donde estamos ahora, entender el acontecimiento, bien sea para procurar un
cambio o para proseguir en este nuevo plano.

Lo dificil de esto es que las sefiales se entremezclan con la situacion, siempre estan en un entre y su
estatus nunca esta claro. ;Estamos cansadas fisicamente o cansadas de esta situaciéon? Por eso, proferir
un sentido a las senales no depende de la buena voluntad, sino que ha de ser construido colectivamente:
suspendiendo el curso natural de las cosas (el punto de vista que tenemos por costumbre adoptar) y
pensando colectivamente los futuros que nos acechan como grupo.

Pero ;como podemos despegarnos de ese curso natural de las cosas? ;Como puede el grupo salir del
atrapamiento entre lo que ya no es y el futuro que no ha llegado todavia? ;Como pensar y actualizar lo
que esta pasando?

La pregunta por nosotros mismos

En el cruce entre la sefal y el sentido, en la interseccion entre aquello que violenta el pensamiento y el
intento de explicacion o voluntad de conferirle un sentido, es ahi donde aparece el «problema» del
grupo. Mencionan los autores de Micropoliticas de los grupos que, el prefijo «ex» de «explicar» designa el
acto de «desenrollar» y «desplegar» lo que estd enredado, esto es, abrir la la situacion que nos
entrampa, profundizar alli donde la senal nos insiste y empuja a buscar algo distinto. Para encontrarnos
en esa interseccion necesitamos habernos dejado afectar por las senales, conocer la situacion concreta
en la que nos encontramos, pues los problemas o necesidades detectados son siempre situados, estan
localizados.

Si siempre nos planteamos nuestro estatus desde el mismo lugar,
entonces nada se mueve, sequiremos golpedandonos contra el muro de lo
conocido

En el momento en el que tomamos la situacion y la habitamos, sintiendo lo que ocurre dentro de ella y
en nuestros cuerpos, nos abrimos a nuevos puntos de vista y a nuevas maneras de plantear el problema.
Este es el acto de problemar (o arte de preguntar): desplazar la pregunta hacia otro punto de vista para
contemplar la situacion desde otro lado. Asi, podemos dejar de prolongar los afectos tristes que nos
acechan incluso en nuestras preguntas («Estoy cansada de tirar del grupo...;por qué la gente no se
implica?») para desplazar el sentido y crear nuevas posibilidades con nuestra pregunta («;Son los
proyectos que venimos pensando atrayentes para el grupo?», «;qué otros proyectos podrian
motivarnos?», «;por qué son siempre las mismas personas las que proponen acciones callando el
resto?»,«;somos tan horizontales como pensamos?»). Si siempre nos planteamos nuestro estatus desde
el mismo lugar, entonces nada se mueve, seguiremos golpeandonos contra el muro de lo conocido.
«Nada cambia si nada cambia», que diria Kase O. Pero... ;COomo saber si estamos ante la pregunta
perfecta? No se trata de buscar la verdad, sino de crear, de inventar los remedios para responder a
nuestro inmediato presente. Podemos estar atentas a los afectos que genera la enunciacion del
problema para evaluar la misma: ;genera resentimiento o, en cambio, genera potencia?, ;qué soluciones
se derivan de ella?

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!



No esperemos encontrar las soluciones perfectas, no existe el bien y el mal per se, sino aquello que nos
genera (o no) potencia, aquello que nos devuelve afectos alegres o tristes. Cada solucién alterara el
curso de nuestras relaciones, abrira nuevas posibilidades («quiero volver a intentarlo, pero no quiero
volver a una relacion como la que teniamos»), se genera una brecha entre lo que era y lo que sera.
Apareceran nuevos problemas en nuevas situaciones. Como leemos en Micropolitica de los grupos:

Nunca acabaremos con los tanteos en busca de problemas relacionados con nuestras situaciones de
existencia, nunca dejaremos de descubrir soluciones, de experimentarlas, de dejarnos desplazar por los
signos [...]. Y, salvo que estemos cansados o decepcionados por la vida, esta no dejara de parecernos una
manera de resistir a la uniformidad reinante.

Inventar nuestros propios artificios

El nuevo punto de vista nos sittia entre lo que ya no es y el futuro que no ha llegado todavia. ;Como
responder? ;Como construir nuevas formas de existencia colectiva? Es aqui donde entran en juego los
artificios, entendidos estos como técnicas que permiten huir de lo que nos paraliza, responder a los
problemas enunciados, salir del curso natural que menciondbamos antes y abrirnos a nuevas
potencialidades. Estos artificios son como recetas, ya que son individuales y situadas, y, ademas, porque
son experimentales, porque nos adentran a nuevos caminos y procesos cuyo resultado o desenlace
ignoramos.

Hemos de construir colectivamente las condiciones necesarias para la
construccion de artificios que liberen posibilidades

De nuevo, hemos de construir colectivamente las condiciones necesarias para la construccion de
artificios que liberen posibilidades, esto es, un ambiente rico a la experimentacion. Salir del formalismo
(siempre hemos hecho rondas de sentimientos, siempre tomamos turnos de palabra...) que nos hace
olvidarnos del para qué del artificio y caer en una suerte de rutina separada de las circunstancias:
srealmente esto esta sirviendo para algo?, shabria otras formas de hacer que nos permitieran cosas
distintas? Salir también del moralismo que puede derivarse de «siempre hemos hecho las cosas de esta
manera...», lo que nos lleva a la persecucion de aquel que no se ajusta a lo forma estricta, a lo «puro»,
como si el paso del tiempo fuera garantia de algo, como si la historia no nos hubiera ensenado lo
movilizador que es saber que las cosas se han hecho de otra manera.

Crear artificios es romper con ciertos moldes, es desenamorarse de la forma y lanzarse a experimentar a
sabiendas de que nunca vamos a ser capaces de saber lo que se nos viene. Es no cerrarse en una suerte
de catastrofismos («esto no va a funcionar...») o sacar conclusiones precipitadas («no ha funcionado y
nunca lo haré»), sino retomar alli donde nos encallamos, entenderlo como un nuevo punto de partida y
continuar la experimentacion, cambiando el enfoque, la luz, los colores o los sabores.

*k*k

Se trata, en fin, de poner el problema de los grupos en el centro. No tanto para pensar cOmo nos
organizamos, sino para pensar por qué a veces no queremos organizarnos, por qué hay organizaciones

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!



que nos separan o nos entristecen y por qué, aunque nos organicemos, no opera ningin cambio en
nuestras formas de vida. Este es el verdadero dilema de los grupos.

Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ iGracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!



