
Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

El problema de los grupos
Posted on 23 de septiembre de 2024 by Carolina Vacas, Javier Correa y María Llinares

«Si el capital es una relación social donde todo lo sólido se desvanece en el aire, igual que las
moléculas de agua cuando esta hierve […] conviene mantener a la vista que la infinita gama de

formas de los cristales de nieve son también moléculas de agua enlazadas entre sí de otra
manera»

Raquel Gutiérrez Aguilar

La discusión en torno a la organización
La discusión política en torno a la organización es una cuestión histórica. Las mismas preguntas que se
discutían  en  los  ateneos  libertarios  y  las  casas  del  pueblo  de  los  años  30,  y  que  retomaron  los
movimientos feministas de los 70, vuelven a ponerse sobre la mesa hoy. Como elementos periféricos del
sistema, los distintos grupúsculos políticos han debatido a lo largo del tiempo cómo organizarse para
conseguir sus objetivos, sean estos conquistar el Estado, derrocar un gobierno u ocupar un centro
social. En la tradición comunista, la discusión en torno a la organización ha sido fundamental y pautada:
la construcción de un partido de masas, la generación de una vanguardia política, la disciplina militante,
pero la camaradería que opera en el seno del partido también ha sido uno de los puntos discusión para
los marxismos heterodoxos. Así mismo, muchos, inscritos en la estela autónoma y libertaria, han visto en
la jerárquica y vertical estructura del partido el germen de los autoritarismos.

Es  imposible  negar  que  hoy  esta  discusión  se  encuentra  otra  vez  sobre  la  mesa.  La  crítica  del
Movimiento Socialista (sean cuales sean sus siglas) a los movimientos sociales en Madrid se dirige
principalmente a esta cuestión: las que militamos estamos desorganizadas o, para ser más precisas, nos
organizamos en formas inefectivas (como el movimiento o el centro social). Si las vertientes vascas o
catalanas (Gazte Koordinadora Sozialista y Horitzó socialista) dirigen también la crítica a su herencia
independentista y dicen que no es necesario esperar a la independencia del Estado español para iniciar
un proceso de emancipación de la clase trabajadora, el movimiento socialista del interior (Coordinadora
Juvenil  Socialista)  se arma básicamente en torno a la  crítica a los movimientos sociales.  Según su
diagnóstico,  la  forma actual  movimentista  de  las  luchas  no  es  capaz  de  escalar  el  conflicto  para
torpedear verdaderamente el sistema y mantiene dispersas un número limitado de fuerzas que, de estar
más organizadas (por ejemplo, en un partido), serían mucho más efectivas.

La división entre el partido y la masa (y su autorreferencialidad bajo la
etiqueta de vanguardia) creemos que genera una división que debería
eliminarse

Desde la Escuela de las periferias, un grupo de autoformación política de La Villana de Vallekas, algunas
creemos que la discusión en torno a la organización —tal y como está planteada— fetichiza la forma,



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

genera burocracias y divisiones y, además, reproduce las mismas dinámicas que dice combatir. Sobre lo
primero, creemos que la imposición de una única forma (la forma-partido) obvia el hecho de que es la
composición singular y situada de la lucha y su territorio lo que nos dota de las herramientas más útiles
para construir una organización de lucha (que en unos contextos puede ser una y en otros, otra). Sobre
lo  segundo,  la  división  entre  el  partido  y  la  masa  (y  su  autorreferencialidad  bajo  la  etiqueta  de
vanguardia)  creemos  que  genera  una  división  que  debería  eliminarse.  El  sindicalismo  social  que
practicamos en La Villana busca, precisamente, todo lo contrario: construirse a raíz de un conflicto
junto con las personas afectadas por el conflicto. Armar la lucha a través de la contradicción y no por
fuera de ella. Por último, atender únicamente a cuestiones macropolíticas y molares (Estado, Partido,
Ley) obvia el componente micropolítico, es decir, la forma en que reproducimos las propias dinámicas
del capitalismo y el patriarcado con nuestros propios cuerpos y deseos. No se trata, o eso creemos en la
Escuela, de centrarnos únicamente en construir una utopía, sino en ser capaces de fabricar los cuerpos
que la habiten.

La cuestión micropolítica
Como señalan los autores del libro Micropolítica de los grupos,  atender a la cuestión micropolítica
supone, entre otras cosas, romper con la idea de que basta con la buena voluntad (o tener la ideología
correcta) para fabricar un grupo político. Creemos que es naíf pensar que basta con juntarse para
perdurar en el tiempo, que basta con querer estar juntas o pensar lo mismo para que nuestro grupo
funcione. Además, esto no responde a la historia de nuestros errores y escisiones: si es suficiente con
querer hacer la revolución para construir un grupo, ¿por qué hay tantos y tantos muertos, rotos o
escindidos? La pregunta que a nosotras nos mueve es precisamente esa: ¿qué está pasando ahí? ¿Cómo
explicamos nuestra impotencia práctica, a pesar de nuestra supuesta excelencia teórica? Y es que obviar
la cuestión micropolítica es fácil, siempre podremos decir que tal grupo se rompió por vaguedades
(«cansancio»),  asuntos personales («había gente que era muy estúpida») o por un enemigo externo
(«vinieron de otro grupo y quisieron imponer su agenda»). Este olvido de la micropolítica no solo es
tremendamente perjudicial para nuestro avance, sino que nos sitúa en una pasividad a menudo acrítica
con nosotras mismas. Se trata, entonces, de que partamos de la pregunta fundamental: ¿cómo se hace
un grupo?. Como señaló Gilles Deleuze:

El pensamiento no piensa a partir de la buena voluntad, sino en virtud de fuerzas que se ejercen sobre él
[…]. No pensaremos hasta que no se nos obligue a ir allí donde están las verdades que dan que pensar,
allí donde se ejercen las fuerzas que hacen del pensamiento activo y afirmativo.

Prestar atención a la cuestión micropolítica supone, entonces, aceptar que no somos grupo (así, sin más,
como mera agrupación), sino que devenimos grupo, que tenemos que saber hacer grupo (el famoso
know-how). Además, pone en el centro del debate la cuestión de cómo se construye nuestra subjetividad
y cómo reproducimos (o no) los modos de subjetivación dominantes. El sistema capitalista no es un
sistema únicamente  económico,  sino  que  también  funciona  como agente  socializador  y  nos  hace
integrar los distintos modos de significación (además de moldear nuestro imaginario, por ejemplo). Sería
iluso pensar que nada de eso ha calado en nuestro crecimiento, que no arrastramos ninguno de los
vicios del sistema… Y no solo iluso, sino también peligroso, pues, como decimos, nos sitúa en un lugar
acrítico para con nosotras mismas, lo que aumenta las probabilidades de reproducir aquello que solo
sabemos  señalar  afuera.  Para  esto,  es  necesario  hacer  el  ejercicio  de  sabernos  afectadas  por  la
naturaleza del sistema-mundo-capitalista y no pensarnos como un afuera de las relaciones sociales y las

https://traficantes.net/libros/micropol%25C3%25ADticas-de-los-grupos


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

prácticas que se dan en él.

Se trata,  entonces,  de preguntarnos,  hasta qué punto estamos encarnando en nuestros cuerpos la
influencia de los modelos imperantes y de qué manera podemos pensar remedios para evitar reproducir
las mismas prácticas o violencias que señalamos. Se tratará, en fin, de repensar nuestra manera de hacer
grupo para evitar  caer en los  mismos errores,  para evitar  caer en una suerte de compulsión por
repetición.

No se trata de liberarnos del Estado e instituciones, sino también sacar
el Estado de nosotras, destruir nuestro devenir-Estado (y el de nuestros
grupos)

En este sentido, la cuestión no es solo tener grupos activos e inteligentes sobre estas prácticas, sino ser
capaces de construir espacios que sepan pensar y construir sus propios agenciamientos colectivos. No
basta con identificar la violencia, el fascismo o el autoritarismo en el sistema, hemos de ser capaces de
identificarlo en nuestros grupos y mecanismos. Es este el único modo que tenemos de prefigurar la
utopía que está por venir, de generar aquí y ahora el ensayo de las prácticas de vida autónomas que
queremos generalizar. Este ejercicio es doloroso porque nos saca de nuestra zona de confort, porque
supone que lo que rechazamos teóricamente se encarna en nuestras compañeras, nuestras amigas o en
nosotras mismas. Sin duda, el objetivo hoy no es tanto descubrir una semilla interna de autenticidad en
nuestro interior, sino más bien rechazar lo que somos. Aprender a desaprender que dirían nuestras
compañeras de clases de castellano. Y es que no se trata de liberarnos del Estado e instituciones, sino
también sacar el Estado de nosotras, destruir nuestro devenir-Estado (y el de nuestros grupos).

Rescatando la distinción que hizo Félix Guattari entre el nivel molar y el nivel molecular, nos surge la
pregunta de hasta qué punto prestamos atención a este segundo nivel —a nuestras relaciones, afectos y
maneras de estar colectivamente— o si, por el contrario, depositamos todas nuestras energías en el nivel
molar  —agendas,  objetivos,  indicadores,  tareas…—.  Acercar  la  lente  a  la  micropolítica  no  supone
olvidarnos de estas agendas y objetivos, pues estos dos niveles solo existen en relación entre sí. Prestar
atención a  la  composición  micropolítica  de  los  grupos  implica  pensarnos  como grupo,  identificar
nuestras potencias y fantasmas, abrir posibilidades e inventar nuevas formas de ser y hacer grupo más
allá de las identidades rígidas. En definitiva, asumir nuestra capacidad constitutiva sin representación,
darnos nuestra propia ley, construir nuestra autonomía. En este caso, no basta con la buena voluntad
«de que todas  estamos aquí  con el  mismo deseo»,  no.  Se  hace  necesario  crear  dispositivos  para
examinar lo que pasa dentro de nosotras. Al igual que no basta con quererse para estar en pareja, no
basta con querer: hay que saber hacer grupo. Y este es un saber que debe cultivarse y potenciarse.

Esta  postura  nos  llena  de  potencia,  pues  supone sabernos  capaces  de  transformarnos  a  nosotras
mismas, de llevar a cabo lo que Foucault denominó «prácticas de libertad» y que distinguió de las meras
«prácticas de liberación», pues no basta solo con quitarnos las cadenas. Se trata de vivir ya, aquí y ahora,
configurando modos de vida que nos permitan vivir cuando no las tengamos. Siguiendo a Gutiérrez en
Producir  lo  común;  la  expresión «cambiar el  mundo» requiere indudablemente alterar la  forma de
vinculación social que nos impone el capital –esto es, la ruptura, separación y distancia– para construir

https://traficantes.net/libros/producir-lo-com%25C3%25BAn


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

otras formas que no solo lo rechacen sino que vayan más allá del capital. En palabras de la autora:

Cambiar el mundo, a mi entender, consiste tanto en lograr detener el tren para poder bajarse de él
como, también, paulatinamente ir creando otro modo de estar en él (en el mundo no en el tren) que
disuelva la amenaza de que vuelva a echar a andar.

El arte de descifrar las señales
Pero para atender a las derivas de los grupos hay que tener un cierto saber, y este saber orbita, sobre
todo, alrededor del arte de leer señales. No podemos saber a dónde va nuestro grupo sin un mapa que
nos sitúe en el territorio. En Proust y los signos, escribió Deleuze:

Enseñar es, en primer lugar, considerar una materia, un objeto, un ser, como si emitieran signos que hay
que descifrar, interpretar. No hay «aprendiz» que no sea el «egiptólogo» de algo. Uno sólo llega a ser
carpintero haciéndose sensible a los signos de la madera, o médico, haciéndose sensible a los signos de
la enfermedad.

Atender a  las  señales  de los  grupos,  captar  sus  principales  devenires,  actualizarlos  y  decidir  para
frenarlos. Agenciarnos colectivamente las posibilidades que nos alegran, que nos abren potencia, que
aumentan nuestra fuerza. Pero ¿cómo hacerlo?

El encuentro con una señal se caracteriza por el desplazamiento de
nuestro punto de vista hacia otro lugar

El encuentro con una señal se caracteriza por el desplazamiento de nuestro punto de vista hacia otro
lugar. Cuando nos topamos con una señal, ese encuentro ocurre en la fina línea que separa lo que ya
existe de lo que todavía no existe, porque la señal nos advierte de un futuro que roza el presente. Se
trata, entonces, de encontrarnos con las señales para captar que el presente está girando. Pero, para que
la señal nos permita adoptar otro punto de vista, tenemos que permitirnos ser afectadas por ellas,
escucharlas e incorporarlas para experimentar y cambiar el sentido de lo que venía siendo. En estos
momentos es, entonces, cuando empezamos a sentir que algo ha cambiado, aunque no sepamos muy
bien lo que ha ocurrido. De hecho, muchas veces las preguntas son tan solo generales y únicamente
captan el mareo del desvío, pero no adivinan su contenido («¿Qué nos está pasando?», «¿Por qué se
fueron estas personas?», «¿En qué momento comenzaron a vaciarse las asambleas?», «¿Por qué las
nuevas nunca hablan?»). De lo que se tratará a partir de aquí es de agarrar la señal, acercarse para
descifrar su mensaje, indagar más («¿Qué afectos han recorrido nuestros cuerpos en esta reunión tan
productiva?»?, «¿Cómo proseguir y mantener estos afectos alegres?»).

A partir de aquí, de lo que se trata es de acuerpar la señal, de entender las condiciones que nos han
permitido llegar hasta donde estamos ahora. Proceder de la misma manera genealógica que inauguró
Nietzsche en su Genealogía de la moral: partir siempre de la pregunta sobre cómo hemos llegado hasta
aquí. Saber rastrear entre los profanos —y a veces insustanciales— hechos de nuestra biografía como
grupo, los desvíos concretos que, sin saberlo, nos tienen a todas calladas en esa asamblea. En definitiva,
lo que necesitamos es una «cultura de los antecedentes» que nos permita entender las condiciones que



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

han permitido llegar hasta donde estamos ahora, entender el acontecimiento, bien sea para procurar un
cambio o para proseguir en este nuevo plano.

Lo difícil de esto es que las señales se entremezclan con la situación, siempre están en un entre y su
estatus nunca está claro. ¿Estamos cansadas físicamente o cansadas de esta situación? Por eso, proferir
un sentido a las señales no depende de la buena voluntad, sino que ha de ser construido colectivamente:
suspendiendo el curso natural de las cosas (el punto de vista que tenemos por costumbre adoptar) y
pensando colectivamente los futuros que nos acechan como grupo.

Pero ¿cómo podemos despegarnos de ese curso natural de las cosas? ¿Cómo puede el grupo salir del
atrapamiento entre lo que ya no es y el futuro que no ha llegado todavía? ¿Cómo pensar y actualizar lo
que está pasando?

La pregunta por nosotros mismos
En el cruce entre la señal y el sentido, en la intersección entre aquello que violenta el pensamiento y el
intento de explicación o voluntad de conferirle un sentido, es ahí donde aparece el «problema» del
grupo. Mencionan los autores de Micropolíticas de los grupos que, el prefijo «ex» de «explicar» designa el
acto  de  «desenrollar»  y  «desplegar»  lo  que  está  enredado,  esto  es,  abrir  la  la  situación  que  nos
entrampa, profundizar allí donde la señal nos insiste y empuja a buscar algo distinto. Para encontrarnos
en esa intersección necesitamos habernos dejado afectar por las señales, conocer la situación concreta
en la que nos encontramos, pues los problemas o necesidades detectados son siempre situados, están
localizados.

Si siempre nos planteamos nuestro estatus desde el mismo lugar,
entonces nada se mueve, seguiremos golpeándonos contra el muro de lo
conocido

En el momento en el que tomamos la situación y la habitamos, sintiendo lo que ocurre dentro de ella y
en nuestros cuerpos, nos abrimos a nuevos puntos de vista y a nuevas maneras de plantear el problema.
Este es el acto de problemar (o arte de preguntar): desplazar la pregunta hacia otro punto de vista para
contemplar la situación desde otro lado. Así, podemos dejar de prolongar los afectos tristes que nos
acechan incluso en nuestras preguntas («Estoy cansada de tirar del grupo…¿por qué la gente no se
implica?»)  para desplazar el  sentido y crear nuevas posibilidades con nuestra pregunta («¿Son los
proyectos  que  venimos  pensando  atrayentes  para  el  grupo?»,  «¿qué  otros  proyectos  podrían
motivarnos?»,  «¿por qué son siempre las  mismas personas las  que proponen acciones callando el
resto?»,«¿somos tan horizontales como pensamos?»). Si siempre nos planteamos nuestro estatus desde
el mismo lugar, entonces nada se mueve, seguiremos golpeándonos contra el muro de lo conocido.
«Nada cambia si nada cambia», que diría Kase O. Pero… ¿Cómo saber si estamos ante la pregunta
perfecta? No se trata de buscar la verdad, sino de crear, de inventar los remedios para responder a
nuestro  inmediato  presente.  Podemos  estar  atentas  a  los  afectos  que  genera  la  enunciación  del
problema para evaluar la misma: ¿genera resentimiento o, en cambio, genera potencia?, ¿qué soluciones
se derivan de ella?



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

No esperemos encontrar las soluciones perfectas, no existe el bien y el mal per se, sino aquello que nos
genera (o no) potencia, aquello que nos devuelve afectos alegres o tristes. Cada solución alterará el
curso de nuestras relaciones, abrirá nuevas posibilidades («quiero volver a intentarlo, pero no quiero
volver a una relación como la que teníamos»), se genera una brecha entre lo que era y lo que será.
Aparecerán nuevos problemas en nuevas situaciones. Como leemos en Micropolítica de los grupos:

Nunca acabaremos con los tanteos en busca de problemas relacionados con nuestras situaciones de
existencia, nunca dejaremos de descubrir soluciones, de experimentarlas, de dejarnos desplazar por los
signos […]. Y, salvo que estemos cansados o decepcionados por la vida, esta no dejará de parecernos una
manera de resistir a la uniformidad reinante.

Inventar nuestros propios artificios
El nuevo punto de vista nos sitúa entre lo que ya no es y el futuro que no ha llegado todavía. ¿Cómo
responder? ¿Cómo construir nuevas formas de existencia colectiva? Es aquí donde entran en juego los
artificios, entendidos estos como técnicas que permiten huir de lo que nos paraliza, responder a los
problemas  enunciados,  salir  del  curso  natural  que  mencionábamos  antes  y  abrirnos  a  nuevas
potencialidades. Estos artificios son como recetas, ya que son individuales y situadas, y, además, porque
son experimentales, porque nos adentran a nuevos caminos y procesos cuyo resultado o desenlace
ignoramos.

Hemos de construir colectivamente las condiciones necesarias para la
construcción de artificios que liberen posibilidades

De nuevo,  hemos de construir  colectivamente las  condiciones  necesarias  para  la  construcción de
artificios que liberen posibilidades, esto es, un ambiente rico a la experimentación. Salir del formalismo
(siempre hemos hecho rondas de sentimientos, siempre tomamos turnos de palabra…) que nos hace
olvidarnos del para qué del artificio y caer en una suerte de rutina separada de las circunstancias:
¿realmente esto está sirviendo para algo?, ¿habría otras formas de hacer que nos permitieran cosas
distintas? Salir también del moralismo que puede derivarse de «siempre hemos hecho las cosas de esta
manera…», lo que nos lleva a la persecución de aquel que no se ajusta a lo forma estricta, a lo «puro»,
como si el paso del tiempo fuera garantía de algo, como si la historia no nos hubiera enseñado lo
movilizador que es saber que las cosas se han hecho de otra manera.

Crear artificios es romper con ciertos moldes, es desenamorarse de la forma y lanzarse a experimentar a
sabiendas de que nunca vamos a ser capaces de saber lo que se nos viene. Es no cerrarse en una suerte
de catastrofismos («esto no va a funcionar…») o sacar conclusiones precipitadas («no ha funcionado y
nunca lo hará»), sino retomar allí donde nos encallamos, entenderlo como un nuevo punto de partida y
continuar la experimentación, cambiando el enfoque, la luz, los colores o los sabores.

***

Se trata, en fin, de poner el problema de los grupos en el centro. No tanto para pensar cómo nos
organizamos, sino para pensar por qué a veces no queremos organizarnos, por qué hay organizaciones



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

que nos separan o nos entristecen y por qué, aunque nos organicemos, no opera ningún cambio en
nuestras formas de vida. Este es el verdadero dilema de los grupos.


