
Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Barcelona exhibe un monumento al
racismo
Posted on 25 de noviembre de 2024 by Anyely Marín Cisneros

Alrededor de 1860, una vieja embarcación llamada Indio fue desguazada en
el  muelle  de la  Riba.  La  proa de aquella  nave exhibía  la  escultura de un guerrero indoamericano
perteneciente a una de las tantas naciones originarias arrasadas por los europeos. Fue bastante común
que las sociedades implicadas en la  empresa colonial  y  esclavista exhibieran en barcos y edificios
representaciones de sujetos considerados inferiores como objetos decorativos.

Aquella era una embarcación catalana construida en Blanes en la década de 1840. En aquel entonces,
Cataluña sostenía  por  todos los  medios  la  trata  ilegal  de  seres  humanos.  La  burguesía  financiaba
expediciones a África; los astilleros construían y acondicionaban naves para trasladar a los cautivos en
condiciones de encierro y los trabajadores del mar se unían a las expediciones soñando con convertirse
en indianos, los nuevos ricos de la Costa Brava venerados como empresarios exitosos, emprendedores
valientes y filántropos. Los mismos, hacían un esmerado lobby en Madrid para que no se aboliera la
esclavitud.

Barcelona guarda silencio sobre su pasado esclavista

En el momento en que el Indio fue desmontado por los trabajadores del puerto, el mascarón de proa
había perdido la coloración original, la madera se había oscurecido y los rasgos que hacían distinguible
la figura del guerrero no eran visibles. Los presentes pasaron por alto el nombre del barco, el atuendo
del  personaje  y  otros  detalles.  Encandilados por  la  cultura esclavista  en la  que estaban inmersos,
bautizaron la escultura como el “Negre de la Riba”. ¿Qué otra cosa podían imaginar los pobladores de
Barcelona  de  mediados  de  siglo  XIX,  un  período  de  total  implicación  de  Cataluña  en  la  trata
transatlántica de cautivos africanos? Para aquellos marineros, estibadores, comerciantes y pulperos



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

resultaba natural que el viejo mascarón de proa fuese un esclavo incrustado como ornamento en una
nave que había cruzado tantas veces el Atlántico. Ante sus ojos, la raza aparecía como el signo de una
larga cadena: barco-puerto-trabajo forzado-amo-blanco-propiedad-objeto… negro.

Barcelona, no obstante, guarda silencio sobre su pasado esclavista. Lejos de remitirnos a esta historia,
todo lo  que se  dice del  Negro de la  Riba circula  en un relato folclórico reproducido en portales
comerciales del sector turístico y en páginas oficiales del Ajuntament de Barcelona. El cuento va más o
menos así: apenas fue desmontada la embarcación, un tabernero del muelle de la Riba, hoy barrio de la
Barceloneta, compró el mascarón de proa y lo colgó en la puerta de su establecimiento; el objeto se
convirtió en un ícono de la zona y en poco tiempo encarnó la versión local del “hombre del saco”. Así, en
la Barcelona del siglo XIX, se evocaba al Negro de la Riba para atemorizar a los niños.

Ninguna mención hay a los negreros e indianos que se enriquecieron
vendiendo y explotando a personas negras en Cuba y Puerto Rico

La construcción del mito ilumina la obsesión del pensamiento ilustrado por “los negros” y el uso de estas
representaciones  en  la  educación  racial  (racista)  de  las  masas  populares  europeas.  Sin  embargo,
frecuentemente se aclara que la popularidad del mascarón es una tradición “sin un ápice de racismo” y
para demostrarlo se argumenta que es solo un artefacto de la cultura marinera del barrio y, por tanto,
motivo  de  rutas  turísticas,  actividades  escolares,  desfiles  y  celebraciones.  En  las  recientes  fiestas
mayores de la ciudad se le representó en un teatro musical como una historia de diversidad cultural y
lingüística¡? El relato naif sostiene que el ícono y el mito son emblemáticos de la identidad del barrio de
la Barceloneta. Tanto así que, pese a que el Museu Marítim de Barcelona exhibe la pieza original hace
varias  décadas,  ya  catalogada  como  un  guerrero  iroqués,  los  gestores  patrimoniales  y  culturales
prefieren promover la narrativa racial del “negre” a través de una copia del original que se elaboró en
fibra de vidrio en el 2003 y que, desde entonces, se exhibe de manera permanente en un muro del carrer
Baluard. Se le descuelga para llevarlo en procesión o para exhibirlo en plazas y verbenas. En este gesto
de  patrimonialización  irreverente,  el  objeto  se  desdobla  para  evadir  la  solemnidad  museística  y
devolverlo a la cultura patrimonial del pasacalle y, con ello, sostener el silencio acerca de la implicación
catalana en el negocio esclavista. Ninguna mención hay a los negreros e indianos que se enriquecieron
vendiendo y explotando a personas negras en Cuba y Puerto Rico hasta finales del siglo XIX y, mucho
menos, una interpretación que se oponga a la injuria,  la deshumanización y el  desprecio hacia los
africanos que gravita en esta historia. Al contrario, y paradójicamente, la exhibición compulsiva de la
copia ha sido el medio difusor del relato cercenado y pueril.

La representación del negro africano ha estado llena de prejuicios que
servían para justificar prácticas coloniales

Este  fetiche  barcelonés,  la  copia,  no  el  original,  vuelve  a  exhibirse  bajo  el  auspicio  de  varios
equipamientos culturales  y  museísticos,  entre ellos  el  Museu Etnològic  y  de Cultures del  Món de
Barcelona. Como se acostumbra en la actualidad, los promotores de la actividad han tenido el cuidado

https://ajuntament.barcelona.cat/paisatgeurba/sites/default/files/editat_impu_petits_pasiatges.pdf
https://becinadas.es/historias-desconocidas-barcelona/negre-riba/#El_Negre_de_la_Riba_un_mascaron_de_proa_sin_un_apice_de_racismo
https://www.barcelona.cat/lamerce/ca/teatre-musical-el-negre-de-la-riba
https://www.barcelona.cat/lamerce/ca/teatre-musical-el-negre-de-la-riba
https://www.barcelona.cat/museu-etnologic-culturesmon/es/noticies/el-negre-de-la-riba-i-altres-mites-fer-por-la-canalla
https://www.barcelona.cat/museu-etnologic-culturesmon/es/noticies/el-negre-de-la-riba-i-altres-mites-fer-por-la-canalla


Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

de incluir  una declaración de intenciones decoloniales.  Del  texto curatorial  se extrae lo siguiente:
“Tradicionalmente, en Europa, la representación del negro africano ha estado llena de prejuicios que
servían para justificar prácticas coloniales. La falta de reconocimiento y reparación de este pasado ha
provocado que hoy muchas personas pidan una revisión decolonial del espacio público y exijan justicia
por crímenes que todavía se mantienen en silencio”.  Por supuesto, la declaración se corta allí,  sin
mencionar los crímenes ni aludir a los criminales, en cambio, el título de la acción es “El negro de la Riba
y otros mitos para asustar a los niños” y va acompañada de la típica representación de un hombre negro
sufriente, castigado, ¿encadenado?

Una rápida revisión de las webs de los principales museos del Estado español permite constatar que el
uso de la palabra decolonial ha devenido exculpatorio. Directores de museos, curadores, comisarios y
jefes de programas públicos han aprendido que al incluirla en sus discursos se dotan de legitimidad para
volver a mostrarnos las mismas historias coloniales de siempre. «Descolonizar» es el abracadabra para
reintroducir símbolos y narrativas racistas y eurocéntricas en el museo y en el espacio público. Es una
estrategia de disimulo y confusión que no solo contribuye a profundizar la ignorancia sobre el pasado
colonial, sino que pretende convencernos de que es posible reinterpretar estos símbolos sin hablar de
sus marcas y efectos en el presente.

En la Barcelona cosmopolita y turística de 2024 el racismo se traduce en
precariedad, en un sistema de control migratorio asesino

En la Barcelona cosmopolita y turística de 2024 el racismo se traduce en precariedad, en un sistema de
control migratorio asesino, en vigilancia y perfilamiento racial en el espacio público; en largas esperas
por documentos y permisos de residencia;  en la división desigual de la riqueza y del trabajo y en
múltiples formas de violencia física,  simbólica e institucional.  En esta Barcelona es más que lícito
impugnar el sentido de una procesión carnavalesca del Negro de la Riba.

Al exhibir este objeto en el marco de la comparsa y la mascarada, las instituciones –todas las implicadas
en asuntos de memoria, cultura y patrimonio– declinan su responsabilidad política en la interpretación
y circulación de relatos coloniales, clasistas y racialistas y se excusan detrás de un cándido sentimiento
popular  que no admite críticas,  cuestionamientos o reproches.  Al  atribuir  la  permanencia  de esta
imagen en el espacio público a una inocente iniciativa vecinal, las instituciones se autoeximen de dar
respuestas  a  una nueva conciencia  histórica  que exige conocer el  pasado sin  condescendencia  ni
secretismo, dada la urgencia de combatir el impacto del racismo en el presente.

No ignoramos que una de las bases de la identidad catalana es su
representación como «colonia» de España

Por supuesto, no ignoramos que una de las bases de la identidad catalana es su representación como
«colonia» de España, una posición que automáticamente la exonera de revisar su participación en el
sostenimiento del imperio en territorios de ultramar. Pese a todo, el rol de Cataluña en la prolongación



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

del crimen esclavista es una historia que asoma, por más que se le reprima, en artefactos culturales,
casonas, ferias y fiestas de pueblo. Es lo que algunos llaman memoria y patrimonio “incómodos”. Si este
patrimonio y sus relatos, leyendas, monigotes de pasacalle y comparsas extraen su valor del ámbito de
las emociones, de los sentimientos identitarios y de las sensaciones corporales, es allí donde debe volver
a discutirse la validez, los límites y las potencialidades de los monumentos al racismo que con tanto
esfuerzo son conservados. ¿Quién tiene derecho y por qué a adorar, exhibir, bailotear, colgar, descolgar
este tipo de imágenes?

Iluminar la historia esclavista de Cataluña es crucial para situar la naturaleza racista del mito del Negre
de la Riba en tanto hombre del saco. El cinismo de esta invención se entiende mejor haciéndonos otras
preguntas, ¿acaso no es el miedo al regreso del hombre capturado, esclavizado, explotado, violado,
violentado por los tratantes, capitanes, amos, marineros, indianos, mayorales, hacendados y negreros
fills d’aquesta terra de lo que estamos hablando?

Iluminar la historia esclavista de Cataluña es crucial para situar la
naturaleza racista del mito del Negre de la Riba en tanto hombre del saco

Cada año, el Ajuntament de Barcelona trae una destacada figura internacional del antirracismo. Esto
también se ha convertido en una estorbosa tradición, una forma de tokenismo institucional que no se
refleja en cambios estructurales. Hace pocos meses vimos a Angela Davis y hace un par de semanas
pudimos escuchar a John A. Powel hablando de los estragos que ha causado en el mundo la alterización
y la construcción del Otro como un sujeto inasimilable. En pocas semanas, Barcelona acogerá el Fòrum
Global contra el Racisme i les Discriminacions de la Unesco. Tal parece que la confusión, la ignorancia y
el desinterés por desentrañar el impacto de la colonialidad y el racismo en el presente es un asunto
reservado para la cultura popular y folclore. Con toda seguridad, los gestores culturales de la Barcelona
cosmopolita se encargarán de que la comitiva internacional de activistas y pensadores negros no se tope
con este monumento al racismo.

Ante las críticas, los gestores del patrimonio han optado por esconder objetos o anular actividades. Esta
vez tenemos la esperanza de que tomen la oportunidad para hacer un acto de reparación. Esto es,
abordar abiertamente, sin candidez, sin ingenuidad sin falsas reflexiones, no la “incomodidad”, sino el
daño que causa el patrimonio racista.


