
Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Ateneo, cooperativa, sindicato: un
programa del siglo XIX para el sigo
XXI
Posted on 3 de mayo de 2024 by Emmanuel Rodríguez

Ateneo, cooperativa, sindicato; o si se prefiere centro social, comunidad de trabajo y organización de
defensa laboral  o de derechos sociales.  Puede parecer algo extemporáneo y pobre,  una propuesta
insuficiente cara a la oleada de destrucción masiva que enfrenta el planeta, la crisis civilizatoria que
acompaña al colapso de las viejas instituciones capitalistas y la caída continua del dinamismo económico
manifiesta en la serie continua de crisis económicas. Y sin embargo, en la apuesta por generar un

archipiélago lo más denso posible de instituciones autónomas1  reside quizás la única posibilidad de
reinventar la política, y con ello, de encontrar en el desierto aquello que salva.

Antes de nada una precisión.  No es casualidad que la «pequeñez» de la institucionalidad de base,
popular, autónoma o calificada con cualquier otro de los adjetivos que sean de nuestra preferencia sea
considerada tan «carente». La institución popular o la autoorganización cristalizada en comunidades de
base local y democrática ha sido considerada tradicionalmente como el lugar de la «insuficiencia», de la
«incompletud», de una continua carencia. La izquierda —en casi todas sus versiones— se ha encargado
repetidamente de recordarnos este lugar de la falta. De las instituciones populares se ha dicho y se dice:
que carecen de dimensión estratégica, que les falta eso que se llama inteligencia política, que no son
capaces de considerar nada más allá de sus asuntos inmediatos o locales (acusación que remite en
sentido lato a la mezquindad de estas instituciones), en definitiva, que no alcanzan a hacer Política (con
énfasis en las mayúsculas).

Por si fuera poco esta acusación suele ir asociada a peligros —errores es la condena más empleada— que
muestran tanto su insuficiencia como una enorme varianza histórica. Así, por ejemplo, la acusación de
«economicismo» que desde la Segunda Internacional, pero sobre todo después, establecida la lengua
leninista, resumía la tentación de los sindicatos de obrar en una dirección puramente reformista de
mejoras  laborales:  el  delito  fundamental  era  la  «falta  de  una dirección política».  Por  eso,  con un
tecnicismo histórico  aún  más  preciso,  este  desvío  de  la  línea  correcta  se  dio  en  llamar  también

«tradeunionismo».2 En otro orden y en periodos más recientes, se ha hablado de «localismo», o también
de  «comunitarismo»,  con  ello  se  señalaba  críticamente  la  tendencia  de  estas  experiencias  a
ensimismarse en sus realidades concretas, «pequeñas», «estrechas», de nuevo mezquinas. Incluso en un
giro aún más reciente, marcado por la centralidad de la política electoral y el predominio del paradigma
«comunicológico», se ha acusado a estas realidades de «militantismo», lo que aludía por un lado a su
«guetificación»,  esto  es,  a  su  aislamiento  social  a  modo  de  reservas  indias  desconectadas  de  las
«mayorías  sociales»,  y  a  la  propia  condición  de  estas  experiencias  como  demasiado  singulares,

prácticamente irreproducibles al margen de ciertos entornos politizados.3



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

Si  la  asamblea  obrera  o  el  soviet  eran  políticamente  incapaces,  el
Partido, diseñado al efecto, era el gran instrumento de la Gran Política

Inevitablemente el reverso de esta tipificación de errores y carencias, que en las épocas más severas
adquirían la condición de delito penal, estaban las soluciones y propuestas que sin mucha imaginación,
reafirmaban las posiciones «ortodoxas» de los propios acusadores. Para la izquierda —al menos, para la
mayoría de la misma—, las carencias de estas experiencias pequeñas, locales o simplemente sectoriales
se  resolvía  en  la  constitución  de  una  organización  superior:  tradicionalmente  el  Partido.  Aquel
constituye  una  inteligencia  superior  (la  dirección  política),  que  apunta  un  sentido  estratégico  (la
Revolución) y que representa mejor que esas mismas instituciones populares los intereses de la clase,
los oprimidos o las «minorías» que en definitiva la conforman (lo que en última instancia constituye su
conciencia). Partido, Organización, Dirección resolvían las carencias que condenaban y condenan, como

una ley de hierro, a las instituciones populares a su estrechez y pequeñez.4

En el nuevo reparto de tareas impuesto por la Izquierda, las instituciones populares (sindicatos, casas
del  pueblo,  cooperativas,  asociaciones de distinto tipo)  tienen,  por eso,  un lugar,  pero esta no es
exactamente el de la Política. El papel relegado a estas instituciones era y es el de servir de «base»: son
quienes  llenan los  mítines  y  manifestaciones,  quienes  sirven en las  campañas  electorales,  quienes
transmiten las consignas, quienes sirven de retaguardia tras la derrota y quienes ponen el cuerpo en las
grandes ofensivas. Son, en lenguaje militar, la fuerza de tropa, el cuerpo del Partido. En las formas más
consolidadas (y por ende más degradas) de la política electoral, estas bases devienen también clientelas.

Efectivamente,  tras el  desgaste de décadas de reformismo impotente,  de los juegos de palacio sin
resultados tangibles, de liquidación de toda la energía de la épica y el idealismo de los primeros tiempos,
estas «bases», sepultadas bajo el depósito de varias capas de cinismo y desencanto, solo podían ser
mantenidas  por  medio  del  reparto  de  prebendas  y  recursos  que  la  Izquierda  ha  obtenido
tradicionalmente de su participación en las instituciones de Estado. Desde hace ya más de siete u ocho
décadas esto ha ido convirtiendo a los viejos sindicatos en aparatos de Estado propiamente dichos,
administradores de la fuerza de trabajo cada vez más precarizada; a las viejas instituciones culturales de
la  clase,  desaparecidas  casi  todas  ellas,  en  un rosario  asociativo  que se  sostiene por  la  vía  de  la
subvención o de la captura de fragmentos del presupuesto público; y a lo que quedaba del menguante
cooperativismo en algo parecido a un sector altamente subvencionado o en época más reciente y en un
giro de las posiciones (de la autoorganización de la necesidad social a la administración por parte del
Estado) en el llamado Tercer Sector.

En los relatos y cuentos de la izquierda, las instituciones populares no
constituyen hechos políticos por sí mismos.

En todo caso, en los relatos y cuentos de la izquierda, las instituciones populares no constituyen hechos
políticos por sí  mismos.  «Despolitizadas» y separadas progresivamente del  primer impulso de una
autoorganización  genuina  de  los  sectores  populares,  son  solo  «bases»  o  «clientelas»;  restos



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

arqueológicos  o  instituciones  esclerotizadas  que  en  el  mejor  de  los  casos  sirven  como  servicio
público: sistemas alternativos de colocación y empleo, empresas de ocio, proveedoras de recursos, etc.

Consideradas  sin  embargo  como  expresiones  de  la  autoorganización  social,  en  sus  momentos
momentos  expansivos  y  más  virtuosos,  las  instituciones  populares  adquieren  un  valor  político
primordial. Y esto en dos sentidos:

1. Las instituciones populares son la misma armadura de cualquier sujeto político. Entendidos como
grupos con capacidad de agencia, y no como meros sujetos representados (clase objeto), los sujetos
políticos solo existen a través de las mismas instituciones de lucha, comunidad, ocio y trabajo que a un
tiempo les constituyen como tales sujetos y les permiten actuar. Las instituciones populares son, de
hecho, el lugar de la articulación del sujeto —por problemática y al mismo tiempo tan políticamente
necesaria que es esta noción—. Marcan en sentido lato la vida misma de la clase o del movimiento, lo
definen  en  su  misma  intimidad.  Las  instituciones  populares  están  además  en  el  puente  entre  la
figuración micropolítica del sujeto colectivo y su constitución macro. De hecho, sin ellas no existe
política en sentido lato, existe un juego de representaciones que llamamos izquierda.

2.  De otra parte,  las instituciones populares son la condición de autonomía del sujeto.  Además de
producir el sujeto, lo sostienen como un espacio social y cultural distinto de aquel de la sociedad oficial.
En cierto modo, lo confirman como una «nación aparte», que dota a esa colectividad de su capacidad de
unilateralidad, eso es, de su capacidad de agencia. En sus formas más virtuosas, constituyen por así
decir la trama vertebral de la democracia directa o participada que constituye al movimiento o a la clase.
De hecho,  la  clase  se  vuelve  autónoma en estas  tramas democráticas  que permiten confirmar  su
identidad, su capacidad de decisión, que determinan su resistencia en los tiempos duros de reflujo y/o
represión.

La clase solo existe a través de sus instituciones, sin ellas pasaría a ser
un mero colectivo sociolaboral representado

En este  doble  sentido,  las  instituciones  populares  constituyen a  la  colectividad como articulación
material y cultural viable y a la vez como espacio provisto de capacidad de acción y decisión (esto es,
como tal sujeto). En un lenguaje clásico, la clase solo existe a través de sus instituciones, sin ellas pasaría
a ser un mero colectivo sociolaboral representado; con ellas, la clase adquiere la potencia y la virtualidad
de una bestia imprevisible y poderosa, incluso para aquellos que pretenden representarla. La clase o la
colectividad política se produce a través de su realidad institucional, lo que corrige cualquier idea de la
política como simplemente el lugar del «acontecimiento» que surge más o menos de la nada; o de la
política como el lugar de la representación de los agraviados, los marginados o los no incluidos. La
política de la autonomía es, en definitiva, la de la constitución de sujetos autónomos.

Irónicamente estas instituciones desde abajo (incluso en sus formas más virtuosas) no llegan a escapar o
superar del todo los límites que señala la crítica de la izquierda. Las instituciones populares, en tanto
formas  sociales  de  parte,  no  alcanzan obviamente  el  requerimiento  de  completud que le  exige  la
izquierda: nunca llegan a avanzar la sociedad comunista, nunca llegan a actuar de forma suficientemente
concertada en las coyunturas propicias, tampoco logran prefigurar ese otro modelo de Estado al que



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

aspira la izquierda. Pero sobre todo, las instituciones populares apenas logran responder a la imagen
completa de lo que ellas mismas son. De forma paradójica, las instituciones populares son siempre
distintas a su representación y es en esa distancia respecto a esa representación —que invariablemente
degenera en izquierda— donde está su valor político.

En  cierto  modo,  la  izquierda  puede  ser  comprendida  como  un  resultado  de  los  límites  de  la
institucionalidad popular, de las mismas insuficiencias de las que tanto habla. Y algunos de estos límites
(es preciso reconocerlo) están inscritos en su contexto y en su forma. En primer lugar, las instituciones
populares  no remiten al  Estado,  esto  es,  a  las  instancias  de  administración de la  sociedad en su
conjunto. Por principio estas instituciones solo remiten a sí mismas, y en tanto instancias locales o
situadas, su «insuficiencia» es por así decir consustancial, genética. El presunto universalismo de la
lucha social  que empujan las instituciones populares no es más que una operación intelectual  y a
posteriori, esto es, «artificial», contingente.

Las instituciones populares se constituyen como contrapoderes, no como
imágenes alternativas de una sociedad en su conjunto

Consecuentemente, las instituciones populares se constituyen como contrapoderes, no como imágenes
alternativas de una sociedad en su conjunto. Su concepción problemática para la izquierda en tanto
«instituciones parciales» es constitutiva de las instituciones populares. Estas son menos un partido que
busca dar soluciones a la sociedad en su conjunto, que poderes de base que organizan parcialmente a
ciertas partes de esa sociedad. La carencia de una posición de «universalidad» o de totalidad en las
instituciones populares es, por eso, irrecusable.

De otro lado, las condiciones de la política de las instituciones populares nunca están dadas. La política
de la autonomía no es inmediata, sino que depende de la propia vitalidad de tales instituciones. Así
dicho: la divisoria entre izquierda e instituciones populares no puede ser sencillamente la que de forma
ingenua haríamos entre  representación política  y  la  verdad  de  la  clase.  La  política  basada  en  las
instituciones populares requiere siempre de una suerte de perfeccionamiento continuo que constituye
la virtù de una política desde abajo. O por tomar el viejo lenguaje, la institución popular es eficaz en la
medida en que produce y amplia la clase, en la medida en que afirma su propia autonomía.

En lo que sigue se apuntan algunas condiciones para una política de la autonomía que es una política
que sigue a –y trata de perseguir– la vitalidad de las instituciones populares:

La condición de la vitalidad de una institución popular está en abrir o
crear otros mundos de vida

a) Las instituciones populares se mantienen en tanto instituciones de lucha y de resistencia, y solo en la
medida en que amplíen y profundicen en esta productividad del conflicto, que es la de la creación
institucional y la de su propia autonomía. Este aspecto es crucial: las instituciones populares son el



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

resultado  de  la  asociación  sobre  la  base  de  una  necesidad  o  voluntad  de  organizar  la
producción/reproducción social de otro modo. En este sentido, la institución popular (entendida como
las  formas  de  producción-reproducción  inmediatas)  no  está  separada  de  la  política:  esto  es,  del
cuestionamiento e invención de otras formas de vida. Dicho de otro modo: las instituciones populares
surgen de la resistencia y el rozamiento a las formas dominantes de producción y reproducción (a las
formas dominantes de las sociedades de mercados capitalistas), normalmente en lugares que se podrían
considerar dominados o incluso marginales. Por ende, la condición de la vitalidad de una institución
popular está en abrir o crear otros mundos de vida.

b) Las instituciones populares en tanto formas de «asociación» constituyen comunidades a un tiempo
sociales y políticas. Su condición es, por ende, contradictoria. La tortuosa relación entre comunidad
—con  sus  normas,  sus  controles  informales,  sus  inercias  conservadoras,  su  autcomplacencia  y
autosatisfacción—  y política es constitutiva de la institución popular. En este sentido, la institución
popular  será  más  vigorosa  en  la  medida  en  que  sepa  cuestionar  y  someter  a  crítica  su  propia
constitución  comunitaria,  y  al  mismo  tiempo  (siempre  de  forma  nunca  perfecta)  reforzar  esa
constitución comunitaria que la conforma.

Las  instituciones  son  más  ricas  y  vigorosas  en  tanto  organicen  la
producción/reproducción  de  otro  modo,  en  tanto  profundicen  en  la
constitución de nuevas formas de vida

c) Las instituciones son más ricas y vigorosas en tanto organicen la producción/reproducción de otro
modo, esto es, en tanto profundicen en la constitución de nuevas formas de vida. Aquí de nuevo su forma
se muestra contradictoria: si bien parciales y de parte, las instituciones populares son los únicos lugares
de consolidación de otras formas de relación social.  Siendo singulares y parciales (y en ocasiones
precisamente por serlo) pueden ser los gérmenes y prefiguraciones de otras formas de sociedad. A la
vez, si el comunismo es entendido como el «movimiento de lo real», la proliferación de instituciones
populares es casi la única forma de comunismo posible. Aparece aquí así algo parecido al problema
teológico de la relación entre la herejía (siempre particular) y la ortodoxia (siempre con pretensiones de
universalidad). De nuevo en forma de paradoja: la institución popular, en tanto movimiento herético, y
por  tanto  singular,  solo  tiene  posibilidad  de  fuerza  y  crecimiento  sobre  la  base  de  alguna  forma
convención con vocación universal, aquello que en el movimiento obrero reconocía en la clase el sujeto
puesto en movimiento de una suerte de comunidad universal.

d) Las instituciones populares son además casi el único lugar posible de inteligilibidad social, al menos
de aquella de masas, que se produce colectivamente, esto es, que se realiza sobre la tierra que pisamos y
por  aquellos  que  la  pisan.  Si  conocimiento  e  inteligencia  no  son  facultades  de  una  minoría  (los
intelectuales o la dirección del partido), cuanto condición precisa de los muchos que se constituyen en
un intelectual colectivo, lo son por mor de la articulación de estas comunidades concretas. Y de nuevo
estamos en la paradoja. Es la parcialidad de una situación, de una lucha concreta, donde el rozamiento
con la totalidad (a saber el sistema capitalista global) se desvela. De una parte, es la lucha (la práctica) la
que genera el saber, y la que proyecta su socialización de masas en el mismo contagio de otras luchas
similares. De otra parte, la lucha (o la práctica) apunta a una superación práctica (y no hegeliana) de una



Si deseas contribuir, puedes suscribirte en https://zonaestrategia.net/suscribete/ ¡Gracias por
formar parte de nuestra comunidad y por tu valioso respaldo!

condición de explotación u opresión, por medio de la constitución de una comunidad de lucha, que
construye otra forma de vida. No hay, por tanto, ningún resultado garantizado.

Sin este tipo de instituciones populares no hay política (al igual que no
hay sujeto), lo que hay es un juego de posiciones morales, culturales e
ideológicas que llamamos izquierda

Ateneo, cooperativa, sindicato; o si se prefiere centro social, comunidad de trabajo y organización de
defensa laboral  o de derechos sociales,  se presentan como la posibilidad concreta de una política
concreta. Sin duda, la mera existencia de este tipo de instituciones populares no garantiza los triunfos,
menos aún revoluciones. En cierto modo, el reto de la política de la autonomía está siempre en superar
los  mismos  límites  que  en  parte  le  son  constitutivos:  su  «pequeñez»,  su  localismo,  su  inevitable
tendencia a la autocomplacencia en los márgenes estrechos de su autoconservación. En cualquier caso,
de lo que hay pocas dudas es que sin este tipo de instituciones populares no hay política (al igual que no
hay sujeto),  lo  que hay es  un juego de posiciones morales,  culturales  e  ideológicas que llamamos
izquierda: un teatro de sombras hecho de una izquierda y una derecha de lo mismo, donde los colectivos
son  reducidos  a  su  representación  y  a  su  administración  representada  por  parte  de  periodistas,
intelectuales y profesionales de la política.

1 Para un desarrollo del concepto de instituciones populares, véase Emmanuel Rodríguez, La política
contra el Estado, Madrid, Traficantes de Sueños, 2018.

2 Para un ejemplo de este tipo de usos se puede consultar el enorme archivo de la Tercera Internacional
inspirado en los textos de Lenin de las dos primeras décadas del siglo XX, especialmente el ¿Qué hacer?
(1902). Sin lugar a muchas paradojas, las duplas características de este marixsmo (partido/sindicato,
lucha política/lucha económica) son todas ellas compartidas por las formas políticas de la Segunda
Internacional.

3 Véase al respecto los textos «teóricos» del primer Podemos en los años 2015 y 2016, y como repetían a
su modo la vieja cantinela, de que los militantes o los movimientos con sus inercias y clichés ideológicos
eran incapaces de entender la situación, que quedaba reservada para la dirección del partido.

4 Por resumir la idea, que resulta nuclear a casi todo el marxismo político en palabras del boliviano René
Zavaleta Mercado, seguramente el principal teórico de aquel continente, a raíz de la revolución de los
minero andinos de 1952: «Los impulsos democráticos de la masa pueden ser espontáneos con éxito pero
el socialismo no existe sino con la conciencia política, es decir, con el marxismo; sin eso puede existir un
soviet pero no un Estado obrero», El poder dual en América Latina. Estudio de los casos de Bolivia y Chile
[1974], en Horizontes de visibilidad. Obras escogidas, Madrid, Traficantes de Sueños, 2020.


